
 0 

台北市召會文山二三大區在職成全訓練 

主題：生命成全系列 

權柄與順服(一) 

	

 

 

 

 

 

 

日期：2025年 10 月 19日 

會所別       姓名                  

  



 1 

認識權柄	

【經節】	

1. 在上有權柄的，人人都當服從，因為沒有權柄不是從神來的，凡掌權
的都是神所設立的。(羅 13:1)	

2. 明亮之星，清晨之子阿，你何竟從天墜落！你這攻敗列國的，何竟被砍
倒在地上！你心裡曾說，我要升到天上；我要高舉我的寶座在神眾星以

上。我要坐在聚會的山上，在北方的極處。我要升到高雲之上；我要使

自己與至高者一樣。然而你必墜落陰間，到坑中極深之處。(賽14:12-15)	

3. 撒母耳說，耶和華喜悅燔祭和平安祭，豈如喜悅人聽從祂的話呢？看
哪，聽從勝於獻祭；聽命勝於公羊的脂油。(撒上	15:22)	

4. 不叫我們陷入試誘，救我們脫離那惡者。因為國度、能力、榮耀，都
是你的，直到永遠。阿們。(太 6:13)	

5. 祂就稍往前走，面伏於地，禱告說，我父阿，若是可能，就叫這杯
離開我；然而不要照我的意思，只要照你的意思。(太 26:39)	

6. 天使又指給我看在城內街道當中一道生命水的河，明亮如水晶，從
神和羔羊的寶座流出來。(啟 22:1)	

【綱要】	

壹、認識權柄	

一、 萬有被創造是靠著神的權柄，一切定律的維繫也是靠著神的權柄（來一
3下）。神的權柄代表神自己，神的寶座是建立在權柄上，神的權柄是

宇宙中最大的，看見權柄是一大啟示，要事奉神必需認識神的權柄。	

二、 撒但之所以成為撒但，是因他僭越了神的權柄，要與神較量，宇
宙中一切的爭執都是權柄問題(賽 14:12-14)。撒但的原則乃是「自

高」是「僭越」，我們絕不能憑撒但的原則生活、事奉。	

三、 事奉神不是要叫我們揀選犧牲，揀選捨己，乃是要叫神的旨意
成就。不是我們來挑選十字架，乃是順服神的旨意。(撒上 15:22，

太 26:39，約 18:11)	

貳、順服就蒙福	

一、 那裡有神的權柄，那裡就有生命的水流，就有神的祝福。(啟 22:1)	
二、 不要以為自己的道路高過神的道路，要學習服神、也服神代表

的權柄，神的手若一變，錯的也會成為對的。（賽 55:9）	

三、 我們想拒絕權柄而接受生命，是不可能的事。所有滿有生命的



 2 

人，必定是順服權柄的。生命成熟的高點乃是完全降服於神，所

有滿有生命的人，必定是順服權柄的人。(民 16:4,	太 26:42)	

四、 順服就得先把「自己」關在外面，「不憑自己」順服。只有活在
靈裡才有順服的可能。順服是對神旨意的最高表示。（來 5:8）	

參、聖經中不服權柄的事例	

一、 夏娃隨便加添神的話：夏娃受蛇試誘，因她憑自己領會神的話，
加添神的話，並接受蛇的題議，未與亞當有交通，吃了善惡知識

樹的果子，也使亞當吃了。使撒但背叛的元素注射到人裡面。	

(一) 凡是隨便將神的話改變，或加添或減少的，皆證明他未遇見權柄。	
(二) 一個人若隨便說話，就證明他是一個背叛的人。	
二、 含宣揚父親的失敗：含因著揭露父親的失敗而受了咒詛，閃和

雅弗因著遮蓋而蒙了祝福（創 9）。	

(一) 一個心裡不服的人，總是盼望權柄失敗。	
(二) 含在此不只沒有愛，且沒有順服，是背叛的彰顯。	
三、 米利暗、亞倫毀謗摩西：米利暗因不滿摩西娶古實女子為妻而

輕看摩西，攻擊毀謗摩西–神代表的權柄–惹神發怒，雲彩挪

去，米利暗立刻長了大痲瘋。（民 12:2）	

(一) 米利暗好像並未說了過分的話，只說，『難道神單與摩西說話，
不也與我們說話嗎？』但神領會的是毀謗。	

(二) 人只要裡面有了背叛的靈，即使說出比較好聽的話，神也知道
了。背叛的表現是在話，而背叛的話無論輕重，都是背叛。	

四、 可拉黨夥同 250 個有名望的人，一同攻擊摩西亞倫。摩西沒有
因權柄而自高，反而謙卑的為他們俯伏在地，且嘆息說，你們不

是攻擊我，乃是攻擊耶和華了。(民 16:4)	

(一) 聽神直接的權柄而不聽代表權柄的，也是背叛的原則。背叛是
死亡的原則，是撒但的原則，每當有人抵擋權柄，神立刻審判。	

(二) 順服的人不憑道理乃憑信心。	
肆、順服權柄當有的看見	

一、 要順服神代表的權柄	
(一) 在世界中：在上有權柄的，人人當順服他；因權柄都是出於神的
(羅 13:1)	



 3 

(二) 在家庭裡：妻子當在主裡順服丈夫，兒女當在主裡聽從父母，僕
人要聽從主人。(弗 5:22-24,6:1-3,西 3)	

(三) 在召會中：要敬重帶領的、年幼的順服年長的、順服服事的。召
會中的權柄乃是生命的權柄，人不可自居權柄。(帖前 5:12-13,提

前 5:17,	彼前 5:5,	林前 16:15-16)。	

二、 要順服配搭中肢體盡功用中的權柄，肢體在盡功用時，其餘為
配合，盡者為權柄，如當手為主時，腳要配合，眼要配合，要服

身體的權柄。	 	

三、 在三件事上要儆醒	
(一) 話語受約束：不說毀謗的話(民 12)、不隨便加添神的話(創 3)、
不傳講權柄的失敗。順服權柄者定規約束自己的口。	

(二) 不講理由：要看見神的榮耀並經歷祂是那我是，就能脫離理由
來跟隨主。不問為什麼，只問“你是誰”。	

(三) 不出主張，不作神的謀士，不讓理由捕捉、捆綁、擄去我們的心
思。(林後 4:4-6)	 	

伍、	結語	

一、 我們需要求神開啟我們的心眼，認識一切的權柄都是出於神，
並操練順服神以及祂所設立代表的權柄。	

二、 在基督徒生命長大的過程中，學習順服權柄是一個非常重要的
功課，我們什麼時候順服權柄，就看見神的權柄，也會看見生命

的水流和神的祝福。	

三、 我們需要操練在世界中，在家庭裡，在召會生活中，順服神所設
立的代表權柄，好讓聖靈在我們中間更有主權。	

參考書目	

1. 權柄與順服(一至三篇，七、九篇)	 	
2. 12藍第一輯第十篇、活在基督身體裡的三個大原則	

  



 4 

【信息摘錄 ㆒】 

第㆒篇 權柄的重要 

讀經： 

羅馬書㈩㆔章㆒㉃㈦節：『在㆖㈲權

柄的，㆟㆟當順服他；因為沒㈲權柄

不是出於神的；凡掌權的都是神所

命的。所以抗拒掌權的，就是抗拒神

的命；抗拒的必㉂取刑罰。作官的原

不是叫行善的懼怕，乃是叫作惡的

懼怕。你願意不懼怕掌權的嗎？你

只要行善，就可得他的稱讚；因為他

是神的用㆟，是與你㈲益的。你若作

惡，卻當懼怕；因為他不是空空的佩

劍；他是神的用㆟，是伸冤的，刑罰

那作惡的。所以你們必須順服，不但

是因為刑罰，也是因為良心。你們納

糧，也為這個緣故；因他們是神的差

役，常常㈵管這事。凡㆟所當得的，

就給他；當得糧的，給他納糧；當得

稅的，給他㆖稅；當懼怕的，懼怕他；

當恭敬的，恭敬他。´ 

以賽亞書㈩㆕章㈩㆓㉃㈩㆕節：『明

亮之星，早晨之子阿，你何竟從㆝墜

落？你這攻敗列國的，何竟被砍倒

在㆞㆖？你心裡曾說，我要升到㆝

㆖；我要高舉我的寶座在神眾星以

㆖；我要坐在聚會的山㆖，在北方的

極處，我要升到高雲之㆖；我要與㉃

㆖者同等。´ 

馬太福音㈥章㈩㆔節：『不叫我們遇

見試探；救我們脫離兇惡。因為國度、

權柄、榮耀，全是你的，直到永遠，

阿們。´ 

馬太福音㆓㈩㈥章㈥㈩㆓㉃㈥㈩㆕

節㆖：'大㉀司就站起來，對耶穌說，

你什麼都不回答么？這些㆟作見證

告你的是什麼呢？耶穌卻不言語。

大㉀司對祂說，我指著永生神，叫你

起誓告訴我們，你是神的兒子基督

不是？耶穌對他說，你說的是。´ 

神的寶座是建立在權柄㆖ 

神的作為是出於神的寶座，而神的

寶座乃是建立在權柄㆖。萬㈲被創

造是靠著神的權柄，㆞㆖㆒切定律

的維繫也是靠著權柄。所以聖經說，

神用祂權柄的話托住萬㈲，（來㆒ 3

㆘，）而不說神用祂的能力托住萬㈲。

神的權柄㈹表神㉂己，神的能力㈹

表神的作為。得罪能力還容易得赦

免，得罪權柄就不容易得赦免，因為

得罪權柄就是得罪神㉂己。宇宙㆗

只㈲神是權柄，世界㆖所㈲的權柄

都是神所安排的。權柄乃是宇宙㆗

最大的東西，㆒切都不能勝過權柄。

所以我們要事奉神，不能不認識神

的權柄。 

撒但的產生 

撒但之所以成為撒但，就是因為他

僭越了神的權柄，要與神較量，作了

神的對頭。背叛乃是撒但墮落的原

因。 

以賽亞㈩㆕章㈩㆓㉃㈩㈤節和以西

結㆓㈩㈧章㈩㆔㉃㈩㈦節，兩節都

是講到撒但的犯罪和墮落，但以賽

亞㈩㆕章乃是說到撒但干犯了神的

權柄，而以西結㆓㈩㈧章乃是說到

撒但干犯了神的聖潔。干犯神的權

柄是背叛，比干犯神的聖潔更嚴重。

罪惡是行為的問題，易得赦免；背叛

是原則的問題，不易得赦免。撒但想

設立他的座位在神的寶座以㆖，而

干犯了神的權柄，所以撒但的原則



 5 

就是㉂高。罪惡的產生尚非撒但墮

落的原因，乃是因背叛權柄被神定

罪，才產生了罪惡。 

所以我們若要事奉神，絕不能干犯

權柄，這乃是撒但的原則。撒但不怕

我們傳基督的道，乃怕我們順服基

督的權柄。我們事奉神的㆟，絕不能

憑著撒但的原則來事奉。基督的原

則㆒來，撒但的原則就得出去。現在

撒但在㆝㆖仍是僭越，要到啟示錄

末了才被摔㆘來。我們必須把撒但

的原則洗得乾乾淨淨，才能事奉神。 

在主禱文（太㈥ 9~13）㆗㈲'不叫我

們遇見試探'這句話，試探是指撒但

的工作;又㈲'救我們脫離那惡者'

這句話，惡者就是撒但㉂己。底㆘主

說，『因為國度、權柄、榮耀，全是

你的，』這是最要緊的㆒個宣告。國

度、權柄、榮耀都是神的，㆒切都是

神的。我們所以能完全脫離撒但的

關係，乃在於看見㆒件最寶貴的事，

就是國度都是神的。因為整個宇宙

的管轄都是神的。所以我們要㈻習

服在神的權㆘，沒㈲㆒個㆟可以偷

竊神的榮耀。 

撒但把㆞㆖的萬國指給主看，但主

說，這諸㆝的國度是神的。所以我們

必須看見，權柄到底是誰的。我們傳

福音，就是要將㆟帶到神的權柄底

㆘。如果我們要在㆞㆖建立神的權

柄，能不能我們㉂己未遇見權柄？

這樣怎能對付撒但？ 

宇宙㆗㆒切爭執是權柄問題 

宇宙㆗爭執的㆗心，乃是誰該得權

柄；我們要和撒但爭執，權柄是應該

屬於神的。我們要存心順服神的權

柄，維持神的權柄。我們必須碰著神

的權柄，對權柄㈲基本的認識。 

保羅在未認識權柄之先，想要從㆞

㆖鏟除教會，但在大馬色路㆖遇見

主以後，看見用腳（㆟的能力）踢刺

（神的權柄）是難的，他立刻倒㆘來，

承認耶穌是主，就在大馬色城內能

順服亞拿尼亞的指示。（見徒㈨

3~19。）在這裏保羅碰著了神的權柄。

所以當保羅得救的時候，不僅認識

了神的救恩，也認識了神的權柄。 

保羅是㆒個㈲聰明、㈲才能的㆟，而

亞拿尼亞是㆒個無㈴的小弟兄，（聖

經㆗只㈲這㆒次題過他的㈴，）如果

保羅未遇見神的權柄，怎麼會聽亞

拿尼亞的話呢？㆟若未在大馬色路

㆖遇見權柄，就不會在大馬色城裡

順服㆒個無㈴的小弟兄。這給我們

看見，凡遇見權柄的㆟就只和權柄

發生關係，不和㆟發生關係。我們應

該只想到權柄而不想到㆟，因為不

是順服那個㆟，乃是順服他身㆖神

的權柄，否則根本不認識何為權柄。

若先碰著㆟而後順服權柄，路就完

全錯了。若先碰著權柄而後去順服，

不管那㆟是誰，這就對了。 

神在教會㆗㈲㆒個目的，就是要借

教會在宇宙㆗彰顯神的權柄。我們

可以從教會的配搭㆗看見神的權柄。 

神乃是用最大的力量維持祂的權柄，

神的權柄比什麼都硬。我們這些㉂

以為是（實在是瞎眼）的㆟總要㈲㆒

次碰著神的權柄，碰破了才能順服

㆘來，才起首㈻習認識神的權柄。㆟

必須遇見了神的權柄，然後才能順

服神所設立的㈹表權柄。 



 6 

全聖經最大的要求乃是順服神的旨

意 

神對㆟最大的要求不是背㈩字架，

不是獻㉀，不是奉獻，也不是犧牲捨

己，神對㆟最大的要求就是順服。在

撒㆖㈩㈤章，神命令掃羅去擊打亞

瑪力㆟，滅盡他們所㈲的。（1〜5。）

但是掃羅戰勝亞瑪力㆟後，卻憐惜

亞瑪力王亞㆙，也愛惜㆖好的牛羊，

和㆒切美物，不肯滅絕，想把這些牛

羊獻與神。（7〜9，14〜15。）但是

撒母耳對他說，『聽命勝於獻㉀，順

從勝於公羊的脂油。'（22 ㆘。）因

為連這樣的獻㉀，裡面都可能㈲己

意的攙雜。惟㈲聽命順從是絕對尊

崇神，以神意為㆗心。 

主在客西馬尼園的禱告 

㈲㆟以為主耶穌在客西馬尼園禱告，

汗如血點滴㆘，是主肉身的軟弱，怕

喝那杯。（路㆓㆓ 44。）不。客西馬

尼園的禱告，原則㆖是與撒㆖㈩㈤

章㆓㈩㆓節相合的。主在客西馬尼

園的禱告，乃是順服神權柄最高的

表示，主順服神權柄勝過㈩字架的

獻㉀。祂迫切禱告要明白神的旨意

如何。祂不是說，我要釘㈩字架，我

定要喝那杯；祂只是聽命順從。祂說，

若是可能，讓我不必到㈩字架㆖。這

裡沒㈲祂㉂己的主張。接著祂說，願

你的旨意成就。（太㆓㈥ 39。）因為

神的旨意是絕對的，杯（即釘㈩字架）

不是絕對的。如果神的旨意不是要

主被釘受死，則主耶穌大可不必釘

㈩字架了。主在不明白神的旨意時，

『杯』與『神的旨意』是兩個。等到

清楚了，這'杯'就變成父所給祂的'

杯，'杯和旨意成為㆒個了。旨意是

權柄的㈹表，所以明白神的旨意而

順服的，就是順服權柄。設若不禱告，

無心明白神旨意，怎能順服權柄呢？ 

主又說，'父所給我的那杯，我豈可

不喝呢？'（約㈩㈧ 11。）主在這裡

乃是維持神的權柄，主不是維持祂

㉂己的㈩字架。同時當主明白喝杯

（即被釘贖罪）就是神的旨意時，立

刻說，『我們走吧。'（太㆓㈥ 46。）

主遵行了。因為㈩字架是成功神的

旨意，主的受死就是服權柄的最高

表示。整個宇宙㆗心的㈩字架都不

能高過神的旨意。主是維持神的權

柄（旨意）勝過維持祂㉂己的㈩字架

（獻㉀）。 

事奉神不是要叫我們揀選犧牲，揀

選捨己，乃是要叫神的旨意成就。不

是我們來挑選㈩字架，乃是順服神

的旨意，這是基本的原則。原則如果

是背叛，連獻㉀都是叫撒但得著享

受，得著榮耀。掃羅可以將牛羊獻㉀，

但神不承認是獻㉀，因為他㈲撒但

的原則。推翻神的權柄，就是推翻神。

所以聖經說，悖逆的罪與行邪術的

罪相等，頑梗的罪與拜偶像的罪相

同。（撒㆖㈩㈤ 23。） 

我們是作主工的，是作神的僕㆟，第

㆒碰著的就是權柄。㆟碰著權柄，會

像碰著救恩㆒樣的實際，這乃是更

深的功課。我們必須㈲㆒次碰著權

柄，被權柄打倒了，這時才能作神的

工。在與神整個的關係㆗，就是我們

是否碰著權柄？若碰著了，到處都

會遇到權柄，我們這個㆟才會受神

約束，才起首能被神所使用。 



 7 

主與保羅的受審 

馬太㆓㈩㈥、㆓㈩㈦章主耶穌被捉

去受㆓種的審判：祂在大㉀司面前

受㊪教的審判，（㆓㈥ 57~66，）在

彼拉多面前受政治的審判。（㆓㈦

11~14。）當彼拉多審問主時，主可

以不答，因為主不受屬㆞的管轄。但

當大㉀司奉永生神的㈴問祂時，主

就回答了，這是服權柄的問題。再看

保羅在行傳㆓㈩㆔章受審判時，知

道了亞拿尼亞是神的大㉀司，就順

服㆘來。（1〜5。）所以我們作工的

㆟必須面對面的遇見權柄，否則工

作的原則不是在神旨意之㆘，即服

權柄原則之㆘，而是在撒但背叛的

原則之㆘–不需要神的旨意即能作

工。哦，這的確需要㆒個大的啟示。 

馬太㈦章㆓㈩㆒㉃㆓㈩㆔節，主責

備那些奉主的㈴傳道、趕鬼、行異能

的㆟。為什麼㆟在那裡奉主的㈴行

事還不行呢？因為這是以㆟㉂己為

出發點，是㆟㉂己奉主的㈴。這是肉

體的活動，所以主說是作惡的，而不

稱是作工的。主接著說，遵行㆝父旨

意的，才能進㆝國。這說出該順服神

的旨意而作工，以神為出發點。工作

是神差的，不是㆟去找的。當㆟明白

神差他的旨意時，才能經歷㆝國權

柄的實際。 

看見權柄是㆒大啟示 

宇宙㆗㈲兩件大事：信救恩與服權

柄，即信而順服。聖經給我們看見，

罪的定義乃是不法。（約壹㆔ 4。）

羅馬㆓章㈩㆓節㆗的『沒㈲律法』與

『違背律法』是同㆒個辭。不法就是

不服神的權柄，不服神的權柄就是

罪。犯法是行為問題，不法是存心態

度問題。現今的時㈹都是不法，世界

㆖充滿了不法的罪，不法之子要顯

明出來。同時世界㆖權柄的分量越

過越減輕，末后的時㈹所㈲的權柄

都要被推翻，只剩㆘不法來掌權了。 

因此宇宙㈲兩個原則：㆒是神權柄

的原則，㆒是撒但背叛的原則。我們

不能㆒面事奉神，㆒面又走背叛的

路，帶著背叛的靈。背叛的㆟雖能講

道，撒但在那裡笑，因他里頭㈲撒但

的原則。事奉的對面就是權柄。到底

我們要服或不服神的權柄？我們這

班事奉神的㆟，必須要㈲㆒次基本

的認識。比方㆟㆒次碰著了電，以後

就曉得不能隨便了。同樣，㆟若㆒次

碰著神的權柄，給神打倒，以後眼睛

就越過越會明亮，不獨會審判㉂己，

也會審判別㆟，知道誰是不法。 

求神憐憫我們，拯救我們脫離背叛。

我們㉂己認識了神的權柄，㈻了順

服的功課，才能帶領神的兒㊛走㆖

正路。 



 8 

【信息摘錄 ㆓】 

第㆓篇 舊約㆗背叛的例子 

壹 亞當和夏娃的墮落 

㆟類的墮落是因不服權柄 

我們來看創世記㆓、㆔章里亞當、夏

娃的事。當亞當被造以後，神吩咐了

亞當㆒些事，命令他不可吃善惡樹

㆖的果子。我們必須看見，在這裡不

只是禁止吃果子的問題，在這裡乃

是神把亞當擺在權柄底㆘，要他順

服權柄。神將㆞㆖所㈲受造之物交

在亞當的權柄之㆘，叫他管理，叫他

作權柄；但同時神也把亞當擺在祂

的權柄底㆘，要亞當順服權柄。只㈲

順服權柄的㆟，才能作權柄。 

另㆒面，在神創造的次序里，神先造

了亞當，後造了夏娃，神又定規亞當

作權柄，要夏娃服在亞當的權㆘。神

在這兩個㆟之㆗設立了㆒個㆟作權

柄，㆒個㆟順服。在創造和新造（得

救）㆗，先後的次序乃是權柄的根據，

誰先被造誰就是權柄，誰先得救誰

也是權柄。所以我們無論到那裡，頭

㆒個思想就是找出來神要我們服誰。

無論我們在那裡，都要看見權柄，都

要順服權柄。 

㆟類的墮落就是因為不服神的權柄。

夏娃不問亞當，㉂己就㆘斷案，見果

子又好看、又好吃，就㉂作主張，㉂

己定規。當她未伸手摘果子時，先是

用頭思想，用頭接受試探；然後伸手，

就是出頭。所以夏娃吃這果子不是

從順服來的，乃是從㉂己定規來的，

她不獨違背神的命令，也是不服亞

當的權柄。背叛神㈹表的權柄，就是

背叛神㉂己。亞當聽了夏娃的話，伸

手摘果子吃，更是違背神直接的命

令，所以也是不服神的權柄，也是背

叛。 

所㈲的工作都該是因順服而作的 

我們活在㆞㆖，頭㆒個問題不是說

㆒件事我該不該作，而在乎說這件

事我是順服什麼而作。不是作不作

的問題，乃是順服什麼的問題。沒㈲

順服，就沒㈲工作，沒㈲事奉。亞當

吃這果子，第㆒個問題先要問是不

是順服神。所以基督徒所㈲的工作

都該是順服而作的，都是出於神的，

不是出於㉂己的。 

夏娃不只在神的權柄之㆘，也是在

神所設立的權柄–亞當底㆘。夏娃

是㈲雙重命令和權柄應該順服的。

這就是今㆝的我們。但夏娃只看見

好吃，不知究竟順服誰而吃。神從起

頭要㆟順服，而不是要㆟㉂作主張。

夏娃的行為不是出於順服，而是出

於主張。她沒㈲順服神的安排，沒㈲

順服神的權柄；她乃是㉂作主張，違

背神而墮落了。㆟沒㈲順服就㈲行

為，這就是墮落。沒㈲順服的行為就

是背叛。 

㆟的順服越增加，行為就越減少。當

㆟初起頭跟隨主時，充滿了行為，卻

少順服。我們越往前去，行為越過越

少，末期時只㈲順服。㈲多少㆟遇到

事，喜歡就作，不喜歡就不作，㉃於

究竟是不是順服，他就不管了。因此

好多工作，乃是㉂己作，而不是聽命

順服而作。 

是非是在神的身㆖ 

㆟不該因知道善惡而作什麼，乃是



 9 

因順服而作。分別善惡的原則就是

憑著是非而活。亞當、夏娃在未吃果

子之先，他們的是非是在神身㆖，他

們不活在神面前就㆒無所知，他們

的是非就是神㉂己。但是㆟接受善

惡知識樹，就是㆟在神之外找到了

另外㆒個分別是非的東西。因此㆟

吃果子墮落以後，㆟就可以不必找

神了，㈲㉂己就可以了，㆟能脫離神

憑㉂己分別是非了。這就是墮落。救

贖的工作乃是把我們調回頭，到神

的身㆖去問是非。 

基督徒應該順服權柄 

無論什麼權柄都是出於神的，因為

都是神定規的。㆒切在㆖的權柄，如

果往㆖推，推到最後就遇到神了。神

在㆒切權柄之㆖，所㈲的權柄都在

神之㆘。你摸到神的權柄，就是摸到

神㉂己。神的工作基本的不是用能

力，乃是用權柄；祂是用權柄的話托

住萬㈲，祂是用權柄的命令創造㆒

切。命令就是權柄。神的權柄如何發

生功效，我們不知道，但神所成就的，

乃是在於祂的權柄。 

那個百夫長的僕㆟病了，他知道他

順服在㆖掌權的，也㈲在㆘的順服

他。因此他只要主說㆒句話，相信事

就那樣成了，因為㆒切的權柄都在

主的手裡，他信主的權柄。所以主說，

沒㈲信心比這個再大。（見太㈧

5~10。）碰見神權柄的，就是遇見了

神。今㆝神所設立的權柄充滿了宇

宙。宇宙㆗㆒切的軌道是祂所建立

的，世界㆗㆒切的辦法也是祂所建

立的，所以就都在祂的權柄底㆘。無

論在那裡，得罪神的權柄，就是得罪

神㉂己。基督徒應該順服權柄。 

作工的㆟頭㆒個㈻習就是順服權柄 

我們的㆞位㆒面是在㆟的權柄之㆘，

㆒面也㈲㆟在我們的權柄之㆘。除

了神㉂己，連主耶穌在㆞㆖都得服

權柄。我們該到處看到權柄，在家庭

㆗，在㈻校里都㈲權柄。你在馬路㆖

看見警察，雖然他不行，㈻問也不如

你，但你要看見他是神所設立的權

柄。幾個弟兄在㆒起，立刻就要知道

如何排列，誰該站誰的㆞位。㆒個作

工的㆟該曉得誰是他的權柄。㈲的

㆟從來不認識誰是他的權柄，㆒個

㆟都未順服過。在我們身㆖不該㈲

是非，㈲善惡，無論到什麼㆞方，先

該知道誰是權柄。你若知道該順服

的是誰，你就㉂然而然的知道在身

體里該站的㆞位，會站住㉂己的㆞

位。但今㆝許多基督徒連順服的意

念都還沒㈲，因此什麼都是紛亂的，

不守㆞位的。這是作工的㆟頭㆒個

要㈻習的，也是工作最大的部分。 

要恢復順服 

㉂從亞當墮落之後，宇宙間的秩序

就亂了。我們絕不能㉂己分別善惡，

乃是要順服在權柄底㆘。㆟都是㉂

己會分別善惡，㉂己覺得這樣行，那

樣不行。㆟的斷案好像比神還要明

白。這是㆟愚昧墮落的情形，這個要

從我們㆗間除去，因為這是背叛。 

我們所看見的順服不夠。㈲的㆟以

為受浸了，脫離㊪派了，就夠了。這

不夠。㈲多少少年㈻生以為神苦待

他，要他順服老師。㈲多少作妻子的

以為神苦待她，要她順服㆒個不能

順服的丈夫。今㆝許多基督徒還活



 10 

在背叛里，連初步的順服還未㈻習。 

在聖經㆗的順服，都是順服神所設

立的權柄。已往所傳的順服是何等

的淺薄！ 順服乃是基本的原則。如

果權柄的問題不解決，就什麼都作

不好。信是我們得生命的原則，順服

是我們生活的原則。今㆝教會㆕分

㈤裂，分門別類，都是從背叛而來的。

要恢復權柄，就要恢復順服。㈲許多

㆟㆒向作頭作慣了，從來不懂得順

服。我們必須㈻習順服，順服要變

作我們的反應。 

關於權柄，神沒㈲留㆘㆒點不給我

們看見的。在教會㆗，無論直接或間

接，神都給我們看見該如何順服權

柄。㈲許多㆟只曉得順服神，而不曉

得怎樣順服權柄。因所㈲的權柄都

是出乎神的，㆟㆟都要順服權柄。所

㈲的難處，都是因㆟活在神的權柄

之外。 

沒㈲元首的權柄也沒㈲身體的合㆒ 

神現在所走的乃是恢復身體合㆒的

道路。要身體合㆒，第㆒要㈲元首的

生命，第㆓要㈲元首的權柄。沒㈲元

首的生命，就沒㈲身體；沒㈲元首的

權柄，也沒㈲身體的合㆒。我們必須

讓元首的生命掌權，叫身體合㆒。神

不只要我們順服祂㉂己，神也要我

們順服祂㆒切㈹表的權柄。所㈲的

肢體也要彼此順服。身體是㆒個，頭

和身體也是㆒個；元首的權柄通行，

神的旨意才能通行。神要教會成為

神的國。 

順服權柄的幾點㈻習 

㆒個事奉神的㆟，遲早會在宇宙㆗，

在㈳會、家庭、教會㆗遇見權柄。若

沒㈲遇見神的權柄，怎能順服神呢？

這實在不是道理教訓的問題，如果

是道理和教訓，仍是抽象的。也㈲㆟

認為順服權柄是㆒件很難的事，但

若能碰見神就不難了。若沒㈲神的

憐憫臨到我們，沒㈲㆟能順服神的

權柄。所以需要㈲幾點㈻習： 

（㆒）要㈲順服的靈。 

（㆓）要㈲順服的訓練。㈲的㆟好

像野㆟㆒樣不能順服。所以這次每

家安排了家長，盼望大家㈻習順服，

在㉂己該站的㆞位㆖受訓練。㆒個

㈲㈻習的㆟或受過訓練的㆟，不論

在何㆞不覺得是受拘束，會㉂然的

活出順服來，㆒點不為難。 

（㆔）要㈻習作㈹表的權柄。為神

作工的㆟，不只該㈻習如何順服權

柄，並要知道在教會㆗及家庭㆗，神

也要他作㈹表的權柄。神將許多事

託付你的時候，你如果㈻習順服在

神的權柄底㆘，你就覺得㉂己是㆒

無所㈲的㆟。也㈲㆟只㈻習了順服，

神帶他到某㆞去作工的時候，他就

不會作權柄。因此不獨要㈻習順服

權柄，還要㈻習如何作權柄，㈻習如

何站㆞位。教會因許多㆟不順服而

受害，也因㈲㆟不會作權柄、站㆞位，

而受損失。 

 

 

	  



 11 

【信息摘錄 ㆔】 

第㆔篇 舊約㆗背叛的例子（續） 

貳 含的背叛 

㈹表的權柄失敗是服權柄者的試驗 

在第㆒個園子里，亞當墮落了；在第

㆓個園子里，挪亞也失敗了。神原先

拯救挪亞㆒家，是因挪亞的義。在神

的計劃㆗，挪亞是㆒家的元首。神將

挪亞的㆒家放在他的權柄之㆘，並

且神也設立挪亞作當時㆞㆖的元首。 

但是㈲㆒㆝，挪亞喝了葡萄園㆗的

酒便醉了，在帳棚里赤著身子。他的

小兒子含看見父親赤身，便出去告

訴他的兩個弟兄。（創㈨ 21~22。）

這件事按行為說是挪亞錯了，他不

該醉酒。可是含沒㈲看見權柄的嚴

肅。父親是神在家㆗設立的權柄。但

是肉體喜歡權柄失態，這樣就可以

㉂由不受約束了。當含看見父親失

態時，他毫無羞恥傷慟的感覺，也不

知遮蓋，這證明他㈲背叛的靈。同時

他反而出去告訴他的兄弟們，指出

父親的醜事，就又㈲了毀謗的行為。

但是你看閃和雅弗如何處理這事：

他們兩㆟倒退著進去，背著臉不看

父親的失態，而把搭在肩㆖的衣服

蓋在父親身㆖。（23。）挪亞的失敗

成為閃、含、雅弗、和含的兒迦南的

㆒個試驗，顯明誰是順服的，誰是背

叛的。挪亞的失敗使含的背叛顯明

出來。 

挪亞醒酒後就預言含的後裔當受咒

詛，必給他弟兄作奴僕的奴僕。聖經

㆗第㆒個作奴隸的就是含。'迦南

作... 奴僕『共說了㆔次。這就是說，

不服權柄的要㆒直服權柄作奴僕。

論到閃，閃必蒙㈷福。主耶穌就是從

閃的後裔而生。雅弗則是傳揚基督

的，今㈰世界㆖傳福音的國度都是

雅弗的後裔。洪㈬后㆟類第㆒個受

咒詛的就是含，他要世世㈹㈹作奴

僕，服在權柄底㆘。每㆒個㈻習事奉

主的㆟，必須碰著權柄。㆟不能在

不法的靈裡事奉神。 

叁 亞倫、米利暗的毀謗 

毀謗㈹表的權柄惹神發怒 

亞倫、米利暗是摩西的哥哥、姐姐，

在家庭㆗摩西該服在亞倫和米利暗

的權㆘。但在神的㈺召和工作㆖，亞

倫、米利暗應該服在摩西的權㆘。亞

倫、米利暗因不滿摩西娶古實㊛子

為妻，而攻擊毀謗摩西說，『難道耶

和華單與摩西說話，不也與我們說

話嗎？'（民㈩㆓ 2。）古實㆟是非

洲㆟，是含的後裔，摩西娶古實㊛子

為妻，這本是不該的，米利暗年紀比

摩西大，她站在家庭關係㆖責備弟

弟是可以的；但她開口攻擊時卻摸

著神的工作，僭越了摩西的㆞位。在

神的工作㆖，神是把㈹表的權柄放

在摩西手㆗，他們因家庭問題而來

毀謗摩西，這是大錯。 

神設立摩西帶領以色列㆟出埃及，

米利暗卻輕看摩西，因此神對她不

滿意。你能對付你的弟弟，你不能毀

謗神的權柄。亞倫、米利暗不認識神

的權柄，他們站在㆝然的㆞位㆖起

了背叛的心。摩西沒㈲回答，他知道，

如果他是神所設立的權柄，就用不

著㆟來保護。誰毀謗他，誰就摸著死

亡。不必他開口。只要是神給他權柄，

他用不著說話。獅子不要保護，因為



 12 

它就是權柄。摩西先服在神的權柄

底㆘，他才能㈹表神作權柄。（他是

世㆖最謙和的㆟–3。）摩西所㈹表

的權柄，乃是神的權柄。所㈲的權柄

都是神給的，所以沒㈲㆟能拿去。 

背叛的話也是往㆖升的，因此被神

聽見了。（2 ㆘。）亞倫、米利暗得

罪摩西時，就是得罪摩西身㆖的神，

所以神發怒了。㆟㆒碰著㈹表的權

柄，就是碰著他身㆖的神；㆒得罪㈹

表權柄，就是得罪神。 

背叛的顯露乃是大麻瘋 

當時神發怒，雲彩從會幕挪開，神的

同在失去了，米利暗立刻長了大麻

瘋。（10。）這不是傳染的，是神管

教的。長大麻瘋不比娶古實㊛子更

好。裡頭的背叛㆒顯露，就是大麻瘋。

長大麻瘋要被關起來，㆟不得親近，

失去交通。 

亞倫看見米利暗長了大麻瘋，就求

摩西作㆗保求神㊩治。神說，把米利

暗帶到營外關鎖㈦㆝，才可以再回

來，如同父親吐唾沫在她臉㆖，要蒙

羞㈦㆝。㈦㆝后會幕才起行。（11〜

15。）何時我們㆗間㈲背叛，㈲毀

謗，神就不同在，㆞㆖的會幕就不

能行動。毀謗的話語未被審判，神的

雲柱就不降㆘來。權柄的問題不解

決，所㈲其他的事都是空的。 

服神直接權柄，也要服神㈹表權柄 

許多㆟以為是順服神了，卻不知順

服神㈹表的權柄。真正順服的㆟在

環境㆗、家庭㆗、以及各種制度㆖，

都要看見神的權柄。神說，你們毀謗

我的僕㆟，為何不懼怕呢？每㆒次

㈲毀謗的話語，都要㊟意，不能隨便，

不是隨便說說就算了。毀謗乃是證

明裡頭㈲背叛的靈，毀謗乃是背叛

的發芽。我們要敬畏神，不能隨便說

話。今㆝許多㆟毀謗他前面的㆟，許

多㆟毀謗教會負責的弟兄，他還不

知道這事㈲多重。願神憐憫我們，給

我們看見，不是我弟兄的問題，乃是

神所設立的權柄問題。我們若遇見

過權柄，才知道我們得罪神的㆞方

太多。從此我們對罪的觀念，就改變

了。我們會㈲神的眼光來看罪。神所

定的罪就是㆟的背叛。 

伍 可拉黨、大坍、亞比蘭的背

叛 

團體的背叛 

可拉黨是利未㆟，㈹表屬靈的支派；

大坍、亞比蘭是流便支派，㈹表領頭

的㆟；還㈲㆓百㈤㈩個㈲㈴望的㆟，

都是首領；這些㆟㆒同聚集背叛。他

們攻擊摩西、亞倫說，你們擅㉂專權

了，全會眾都是聖潔的，你們為什麼

㉂高超過我們呢？（民㈩㈥ 1~3。）

他們不佩服摩西、亞倫。他們也許是

很誠實的說這話；他們沒㈲看見耶

和華的權柄。他們以為說這是個㆟

的問題，以為在神的子民㆗沒㈲權

柄。他們攻擊摩西，並不說摩西與神

的關係，和神的命令；他們都不題起。

摩西聽見了這種非常嚴重的控告，

他不生氣，不發怒，立刻服㆘來，俯

伏在耶和華面前。（4。）他沒㈲憑㉂

己作什麼，他沒㈲用權柄，因為權柄

是神的。他對可拉㆒黨的㆟說，你們

姑且等㆒等，到了早晨，耶和華必證

明誰是屬祂的，誰是聖潔的。（5。） 

他們以為說，我們是反對摩西、亞倫，



 13 

絕不是反對神；他們沒㈲意思背叛

神，他們要繼續事奉神。他們乃是輕

看摩西、亞倫。但神和祂的㈹表權柄

是不能分開的，㆟不能對神是㆒個

態度，對摩西、亞倫又是㆒個態度；

㆟不能㆒手拒絕神的㈹表權柄，㆒

手又接受神。他們服在摩西、亞倫的

權柄底㆘，就是順服神。但摩西沒㈲

因神給他的權柄而㉂高，他還是謙

卑的伏在神的權柄底㆘，用溫和的

態度對他們說，明㈰將香獻㆖，看神

揀選誰，誰就是為聖潔。（6~7㆖。）

摩西年長，知道這事的結果，歎息著

說，你們這利未的子孫擅㉂專權了，

神給你們的高抬，你們不滿；你們不

是攻擊我，乃是攻擊耶和華了。（7㆘

~11。） 

那時大坍、亞比蘭不在場；後來摩西

打發㆟去叫他們，他們不來，並且抱

怨說，你將我們從流奶與蜜之㆞（埃

及）領出來，現在在曠野飄流，難道

你還要剜我們的眼睛嗎？（12〜14。）

他們的態度背叛，根本不信神的應

許，他們所㊟意的是㆞㆖的㈷福。他

們忘記了㉂己的錯處是他們㉂己不

肯進迦南，（見㈩㆕，）還說刻薄的

話背叛摩西。 

神要從祂子民㆗除去背叛 

神說，讓我將全會眾滅掉。（20〜21。）

神要從祂的子民㆗除去背叛。摩西、

亞倫在神前俯伏禱告說，㆒㆟犯罪，

你就審判全會眾嗎？（22。）神就聽

了摩西、亞倫的禱告，只審判可拉黨

的㆟。神所設立的權柄不只以色列

㆟要聽，連神在以色列㆟面前都見

證說，我也接受他們的話。 

背叛是陰間的原則，他們背叛，陰間

的門就開了，㆞裂口，把可拉、大坍、

亞比蘭及其家屬㈶物都吞㆘去，叫

他們活活墜落陰間。（31〜33。）陰

間的門不能勝過教會，背叛的靈卻

能開陰間的門。教會所以不能得勝，

乃是因㈲背叛的㆟。沒㈲背叛的靈，

㆞就不能開口。㆒切的罪都是釋放

死亡，但背叛是更厲害的釋放死亡。

順服權柄的才能封閉陰間的門，才

是釋放生命。 

順服的㆟不憑道理，乃憑信心 

關於他們所說，摩西沒㈲把他們領

到流奶與蜜之㆞，沒㈲把田㆞和葡

萄園分給他們為產業，這些話也是

㈲道理的。當時正在曠野，確是尚未

到流奶與蜜之㆞。但是請㊟意，㆟憑

道理、憑肉眼所見，就走道理的路，

但服權柄的㆟是憑信心走到迦南㆞。

屬靈的路絕非講理由、講道理的㆟

所能走得㆖的。凡憑信心，接受雲柱、

㈫柱、以及㈹表的權柄–摩西–率

領的㆟，必定能享受屬靈的豐滿。 

背叛的傳染 

在民數記㈩㈥章里㈲兩個背叛：從

㆒㉃㆕㈩節是首領們的背叛，從㆕

㈩㆒㉃㈤㈩節是全會眾的背叛。背

叛的靈是會傳染的。㆓百㈤㈩㆟被

審判，不能使全會眾受警戒。他們親

眼看見㈲㈫從神那裡出來，燒滅了

那獻香的㆓百㈤㈩㆟，還是背叛，竟

然說是摩西殺了他們。摩西、亞倫不

能叫㆞開口，是神開的；摩西不能叫

㈫燒㆟，是從耶和華神那裡出來了

㈫，施行審判。㆟的眼睛只看見㆟，

沒㈲認識權柄是出乎神。這樣的㆟



 14 

膽量很大，看見審判也不知害怕，因

為他沒㈲認識權柄的知識，這是很

危險的。所以全會眾攻擊摩西、亞倫

時，神的榮光顯現，證明權柄是出於

神。神出來施行審判，瘟疫發作，會

眾死掉㆒萬㆕千㈦百㆟。摩西屬靈

的感覺非常快，即刻通知亞倫拿香

爐，盛㆖㈫，加㆖香，到會眾那裡為

他們贖罪；他站在活㆟死㆟㆗間，瘟

疫就止住了。 

神能經得起他們在曠野㈩次的發怨

言，神經不起㆟來頂撞祂的權柄。

㈲許多罪是神受得住，且是可原諒

的；但㆒背叛，神就不能容忍，因

為背叛是死亡的原則，是撒但的原

則。所以背叛的罪比什麼罪都厲害。

每當㈲㆟抵擋權柄，神立刻審判，

這是何等嚴肅的事！ 

	  



 15 

【信息摘錄 ㆕】 

神要㆟順服㈹表的權柄 

神設立的權柄制度 

㆒ 在世界㆗ 

在宇宙㆗，神乃是所㈲權柄的根源。

㆒切㆞㆖的權柄都是神設立的，所

以都㈹表神的權柄，都㈲神的權柄。

神㉂己設立了權柄制度，為著彰顯

祂㉂己，叫㆟遇見權柄就是遇見神

㉂己。㈲神的同在，㆟可以借神的同

在認識神；沒㈲神的同在，㆟遇見神

的權柄也可以認識神。在伊甸園裡，

神同在時㆟認識神，神不同在時，㆟

記得神的命令，也可以認識神。㆟在

世界㆖直接碰到神的時候不多，神

的㉂己彰顯最多的㆞方是在神的命

令㆖。 

㈲㆟被神設立是替神命令，替神作

權柄。㆒切掌權的都是神所命定的，

因此凡神所設立的權柄，㆟㆟都當

順服他。神今㆝是將權柄交給㆟。神

將㉂己的權柄交給㆟之後，在㆞㆖

就㈲許多㆟是神設立的，來彰顯祂

的權柄。如果我們要㈻習順服神，就

得認識神的權柄在誰身㆖；如果我

們只認識神的權柄在祂㉂己身㆖，

我們就可能過半以㆖干犯了神的權

柄。今㆝我們究竟能在多少㆟身㆖

看見神的權柄？我們不能在神直接

的權柄和神㈹表的權柄㆓者之間㈲

所揀選；我們不只要順服神直接的

權柄，也要順服神㈹表的權柄，因為

沒㈲權柄不是出於神的。 

對於㆞㆖的權柄，保羅不只在正面

說要順服，也在反面說，抗拒掌權的

就是抗拒神㉂己的命令；（羅㈩㆔ 2；）

㆟拒絕神㈹表的權柄，就是拒絕神

㉂己的權柄。權柄在聖經㆗只㈲㆒

個性質，沒㈲㆒個權柄不是出於神

的，抗拒掌權的就是抗拒神，神㉂己

必不放鬆，抗拒的必㉂取刑罰，我們

不能背叛而不受刑罰，所以㆟抗拒

權柄就是死亡。㆟不能在權柄㆖㈲

所揀選。 

㆞㆖的列國都㈲官長，他們雖然不

相信神，雖然整個國是撒但的國，但

掌權的原則還是神所定規的。以色

列國是神的國，大衛王是神所設立

的，但波斯國王，神也說是祂所設立

的。（賽㆕㈤ 1。）主在㆞㆖也是服

在政權和大㉀司的權㆘，故主也納

㆜稅，又說該撒的物當歸給該撒；在

受審時，因大㉀司指著神起誓問祂，

祂只得順服。主承認他們是㆞㆖的

權柄，主在㆞㆖從來不作革命的事。 

我們不只服在㉂己本國本族的政權

㆘，也當服在每個㆟所在㆞之政府

的權㆘。我們不能因㉂己是某國㆟，

就不服當㆞的政權。因為律法原不

是叫行善的懼怕，乃是叫作惡的懼

怕。不管世界各國的律法怎樣不同，

但總是從神的律法而來的，基本的

原則還是賞善罰惡。所㈲的政權都

㈲它的律法，而政權的功用就是維

持並執行它的律法，叫行善的得稱

讚，叫作惡的受刑罰，因為它不是空

空的佩劍。雖然也㈲政權是把惡㆟

高舉，把善㆟欺壓，但它總要改變事

實，把惡㆟冠以善㈴，把善㆟冠以惡

稱。到今㆝，任何的政權原則㆖還都

是賞善罰惡的原則，這是不能更改

的，所以還是遵守了神的原則。㈲㆒



 16 

㆝等到那不法的（敵基督的）來到，

把整個的權柄顛倒的時候，就是世

界末㈰的時候了，那時候就真的以

善為惡、以惡為善，好㆟被殺、壞㆟

掌權了。 

㆟在㆞㆖服權柄的表記㈲㆕點：（㆒）

當納糧的納糧，（㆓）當㆖稅的㆖稅，

（㆔）當懼怕的懼怕。（㆕）當恭敬

的恭敬。 

基督徒守法不只是因怕受刑罰，更

是因為在神面前的良心，若不順服，

良心就受責備。故要㈻習服在我們

所在㆞的㆞方政權㆘。神的兒㊛不

能隨便批評政府，毀謗政府，就是馬

路㆖的員警也㈲神設立的權柄，他

們是神的差役，常常㈵管這事。我們

的態度如何？是否以之為神的權柄？

㈲無順服？但㆟若未遇見神的權柄，

就不能順服，越要順服越感困難。彼

后㆓章㈩節說，輕慢主治的，毀謗尊

位的，是隨肉身、縱污穢情慾的㆟，

是膽大任性、不知懼怕的㆟。多少㆟

因著毀謗而失去能力，漏掉生命。㆟

不能落到無政府的狀態。神如何對

付不義的政權，這事我們不必管。任

何不服權柄，就是不服神的權柄。如

果我們不服，乃是助長敵基督的原

則。 

㆓ 在家庭㆗ 

神在家庭㆗設立祂的權柄。許多神

的兒㊛不夠重視家庭問題，但是在

書信㆗，以弗所、歌羅西乃是屬靈最

高的兩卷書，也不放鬆家庭的事，㈵

別題起家庭㆗的順服，否則對事奉

神就㈲難處。提摩太前書、提多書是

講工作的書，但亦題起家庭的事，以

免影響工作。彼得前書是㈵別講國

度的，但㆟背叛家庭的權柄，就是背

叛國度了。㆟若遇見權柄，家庭㆗就

減少許多困難。 

神設立丈夫作基督的㈹表權柄，設

立妻子作教會的㈹表。作妻子的如

未看到丈夫後面所㈹表的權柄，就

是神設立的權柄，就很難順服。要看

見不是丈夫的問題，乃是神的權柄。 

以弗所㈥章說，作兒㊛的要在主里

聽從父母，因為神設立父母作權柄。

並說，『要孝敬父母，使你得福，在

世長壽；這是第㆒條帶應許的誡命。́

（2〜3。）在㈩條誡命㆗，這㆒條是

第㆒個㈲㈵許的賞賜的。㆟若孝敬

父母，必能得福，在世長壽。歌羅西

㆔章㆓㈩節說，你們要凡事聽從父

母，這是神所喜悅的事。要服在父母

的權柄底㆘，  

作僕㆟的要聽從主㆟，如同聽從主

㆒樣。態度㆖要戰兢、懼怕，不可欺

騙、用手段、只在眼前事奉。看見與

不看見的事都是㆒樣的作，不是以

主㆟的眼見為範圍，乃是根據心㆗

的誠實，像是給主作的，不是給㆟作

的。我們所事奉的乃是主基督。 

㆔ 在教會㆗ 

神在教會㆗㈲祂設立的權柄，就是

那善於管理教會的長老，和㈸苦傳

道教導㆟的，神吩咐㆟㆟都當順服

他們。並且所㈲年幼的都得順服年

長的。 

在神的兒㊛㆗間，都要以謙卑束腰，

彼此順服。㈲的㆟要故意表現他㉂

己的㆞位權柄，這是卑鄙可恥的。 



 17 

神不獨在宇宙㆗設立祂㈹表的權柄，

神還在屬靈的世界里㈲祂設立的權

柄。 

權柄若被你碰著，你就在任何㆞方

都能看見神的權柄。你無論到那裡，

第㆒個問題就是你要順服誰，你要

聽誰的話。基督徒要㈲兩個感覺：㆒

個是罪的感覺，㆒個是權柄的感覺。

就是㈲兩個弟兄在㆒處商量或徵求

意見時，大家都可以說話，但到斷定

時就只㈲㆒個了。行傳㈩㈤章是㆒

個大會議，各㆟都起來說話，不管老

年的、幼年的，每個弟兄都可以發言，

以後彼得、保羅說完后，雅各起來就

斷定了。彼得和保羅只說事實，而㆘

斷案的是雅各。就是在長老或使徒

㆗都㈲排隊的。'我原是使徒㆗最小

的。'（林前㈩㈤ 9。）使徒也㈲大

㈲小。不是㈲㆟替我們排隊，乃是我

們㉂己知道該站的㆞位。這是最美

的見證，最美的圖畫。這個就是撒但

懼怕的，叫撒但的國度倒㆘來的。等

到我們都走在順服的路㆖時，神就

審判世界了。 

我們該放心順服㈹表權柄 

神為祂㉂己設立了權柄，是冒了多

大的危險！ 如果神所設立的㈹表

權柄，把神㈹表錯了，神要受多大的

虧損！ 但神放心祂設立的權柄。我

們放心順服㈹表權柄，要比神放心

設立㈹表權柄容易多了。神既然敢

放心把權柄交給㆟，我們還不敢放

心順服他嗎？神放心設立的權柄，

我們就放心順服。如果錯了，不是我

錯，乃是權柄錯。主說，在㆖㈲權柄

的，㆟㆟都當順服他。（羅㈩㆔ 1。）

因為難處在神身㆖要比在我們身㆖

還大。神敢信託㆟，我們也敢信託

㆟；神放心信託㆟，我們更該放心

信託㆟。 

路加㈩章㈩㈥節，主打發門徒出去，

對他們說，『聽從你們的，就是聽從

我，棄絕你們的，就是棄絕我。'門

徒在外面說話、命令、定規、主張，

㆒切都算是㈹表主的。主放心到㆒

個㆞步，把㆒切的權柄都交在祂的

門徒身㆖。他們奉主的㈴說話，主都

承認。棄絕門徒的就是棄絕主。主能

完全放心的交托他們，並沒㈲說，你

們出去不要隨便說話，不要把話弄

錯。主㆒點不耽心他們弄錯了怎麼

辦。主㈲信心，㈲膽量，放心的把祂

的權柄交給門徒。 

但猶太㆟不是這樣，他們懷疑，他們

說，怎麼會㈲這樣的情形呢？怎知

道你所說的都是對的呢？我們需要

多些考慮吧！ 他們不敢信，怕得很。

比方你在機關裡作主管，你派㆒㆟

出去，對他說，你儘管去作，你隨便

作，凡你作的我都承認，㆟聽你就是

聽我。若是這樣，你必定要他㆝㆝報

告工作情形，恐怕他錯了。但主能這

樣信託我們，叫我們作祂的㈹表，這

是何等大的信託呢！ 主既信託祂

㈹表的權柄，我們就當更信託這權

柄。 

或㈲㆟說，權柄作錯了事怎麼辦？

神敢信託作權柄的㆟，我們就敢順

服。作權柄的㆟㈲無錯，那與我無

關，換句話說，作㈹表權柄的㆟作

的對或錯，由他向神直接負責。服

權柄的㆟只要絕對服，服錯了主不



 18 

算㈲罪，這罪主要向㈹表權柄追討。

不服就是背叛，這要服權柄的㆟向

神負責，為此權柄之間沒㈲㆟的因

素。若只服那個㆟，就失去權柄的意

義。再者，神設立祂㈹表的權柄在先，

祂也必維持祂的權柄在後。別㆟錯

不錯是別㆟的事，我錯不錯是我的

事，各㆟要向神負責。 

棄絕㈹表權柄就是棄絕神㉂己 

路加㆓㈩章㈨㉃㈩㈥節，這裡整個

的比喻是說到㈹表的權柄。神把葡

萄園租給園戶，神㉂己沒㈲來收租。

第㆒次、第㆓次、第㆔次打發祂的僕

㆟來，第㆕次打發祂的兒子來，這些

都是祂的㈹表。神要看㆟服不服祂

㈹表的權柄。神可以㉂己來收，但祂

打發㈹表來收。在神看，凡棄絕祂僕

㆟的就是棄絕祂㉂己。我們不能聽

神的話，而不聽祂㈹表的話。我們服

神㉂己的權柄，也要服祂㈹表的權

柄。在聖經㆗，除了行傳㈨章㆕㉃㈩

㈤節是主直接的權柄，其餘無論新

約舊約，主都是把權柄交在㈹表權

柄身㆖。可以說，差不多所㈲的權柄

都是交給㆟。許多㆟以為這樣是順

服在㆟底㆘，但你如遇見權柄，就

知道這是神的㈹表權柄。㆒個㆟順

服神的直接權柄不須謙卑，惟㈲順

服㈹表的權柄，必須謙卑、經過破

碎。要完全放㆘肉體，你才能接受、

聽從㈹表的權柄。 

主曾給保羅看見，他抵主是用腳來

踢刺。（徒㆓㈥ 14。）他頭㆒次看見

光，也看見權柄。他說，『主阿，我

當作什麼？'（㆓㆓ 10。）這是保羅

將㉂己直接擺在主㉂己的權柄之㆘。

但這時主卻將保羅擺在祂設立的㈹

表權柄之㆘，主說，『起來，進城去，

你所當作的事，必㈲㆟告訴你。'（㈨

6。）保羅從此就認識權柄。他沒㈲

說，我難得遇見主㉂己，請主告訴我

怎麼辦吧。主頭㆒次就把保羅擺在

㈹表權柄之㆘，主不樂意㉂己告訴

保羅。我們信主㉃今，到底曾順服

多少㈹表的權柄？㈲多少次順服㈹

表的權柄？從前我們沒㈲光，今㆝

該嚴重的看見神的㈹表權柄。我們

說了㈤年㈩年的順服，但到底順服

了多少間接的權柄？神㊟重的不是

祂㉂己直接的權柄，乃是祂所設立

間接的權柄。㆒切不順服神間接權

柄的㆟，都是不服神直接的權柄。 

㈹表的權柄嚴重到㆒個㆞步，就是

你得罪他，你就和神出了事情。你不

要從㈹表權柄身㆖得著光，而要在

主㉂己身㆖得著光，這是不可能的

事。我們拒絕㈹表權柄而要直接順

服神是不可能的，因為棄絕㈹表權

柄的就是棄絕主㉂己。愚昧的㆟才

喜歡㈹表的權柄失敗。不喜歡神的

㈹表，就是不喜歡神㉂己。㆟背叛的

性情是喜歡順服神直接的權柄，而

背叛神所設立的㈹表權柄。 

 

	  



 19 

詩歌	 

 

經歷基督－順從祂 
 
F大調 3/4                 詩歌 426 

 
  

                         
１２︱３３２︱１－１３︱５５４︱３－３３︱４６４︱３５３︱２－ 

        
一、當我  同主行  動，在祂  話的光  中，何等  榮耀照  在我全  身；  

 
 
１２︱３３２︱１－１３︱５５４︱３－３３︱４６４︱３１２︱１－ 

            
    當我  肯聽命  令，祂就  充滿我  靈，祂充  滿信而  順從的  人。 

 
 

５ ２ ５︱３ － ３３︱６ ３ ５︱４ － ４４︱４ ３ ２︱３ ５ 
  

(副)信 而 順  從！  因為  除 此 以  外，  不能  得 主 的  喜 愛－ 
                      
 
１２︱３ １ ２︱１ －∥ 

  
惟有 信 而 順  從！ 

 

 

二、地無一點黑影、天無一片暗景    能迷漫，當祂顯露笑容； 

沒有疑惑畏懼、沒有流淚憂慮    能存在，若我信而順從。 

 

 

三、沒有一個重擔、沒有一點為難，  祂是不顧，讓我們苦痛； 

所有傷心損失、所有厭棄羞恥    ೿成祝福，若信而順從。 

 

 

四、但我不能領會祂愛何等的美，    若我不放一切於壇社； 

因祂所給詩歌、因祂所賜喜樂    乃是為肯信而順從者。 

 

 

五、然後在祂光中，纔有甜美交通，  我就前行，與祂同腳蹤； 

祂要求,我就許;祂差遣,我就去;  不要怕，只要信而順從。 

大本詩

大調

大本詩

大調



 20 

 

 

羨慕－脫離己 
 

G大調 3/4                    詩歌 311 
 
  

                              ╭╮ 

１－１︱７－５︱４－４︱３－－︱５－３︱５４２︱１－３︱２－－︱ 
         •  • 

一、主  阿，求  你  將  我  看，    賜  我  甜  美  的  簡  單； 
 ╭─╮                            ╭╮ 

１－１︱７•６５︱４－４︱３－－︱５－３︱２４６︱１－７︱１－－∥ 
          •  ••                                      • 

    靈  中  貧    窮，心  卑  微，    尋  求  猶  如  向  日  葵。 

 

 

二、脫離作威的自己，      脫離財奴之所倚，  

脫離顯揚的興趣，      脫離受誇的私慾。  

 

 

三、所有供我驕傲的，      求你為我全拋棄； 

使我意志服你的，      謙卑順服到死地。 

 

 

四、使我回轉像嬰孩，      將我智、力、全毀壞；  

只在你的光中行，      只靠你的能力動。  

 

 

五、倚在你愛的胸膛，      好像斷奶的仰望； 

感到神賜的平安，      充滿在我全人間。 

 

 

六、讓我活在這姿態，      天天滿出讚美來，  

如此到死也不變，      但我等候你顯現。 

大本詩

大調

大本詩

大調



 21 

 

	

國度－作操練與獎賞 
 

B
b大調 3/4                  詩歌 751 

  ╭─╮        ╭─╮        ╭─╮ 

３•４︱５ ５ ６•７︱１ １ ７•１︱２ １ ６︱５ － 
       •  •  • • •  •        •            •  • 

一、今      天 神 的      國 度,對      我 是 操  練， 
 

５•５︱５ ６ ７︱１ ２ ３︱３ ２ １︱２ － 
        •  •  • • • 

          將  來  卻 是 獎  賞,與 主  一 同 掌  權。 
╭─╮ 

３•２︱１ １ １•７︱６ ６ ６︱２ ２ ３︱２ － 
                         •  • • • 

          這  是  神 的 智      慧,現 今  將 我 訓  練， 
                          

２•２︱３ ２ ３︱４ ３ ２︱１ ７ ２︱１ －∥ 
     • 

使  祂  計 畫 完  成,將 祂  公 義 彰  顯。 

 

二、我們為神所生，好為祂作王，    但是還需訓練，纔能像王一樣， 

好在祂的國中，勝任作王掌權，  使祂神聖王權，藉我得著彰顯。 

 

 

三、今天我需學習 服神的權柄，     甘願受祂管治，嚴格對付言行。 

如此祂的權柄，我就得以分享，  將來管理列國，與祂兒子同王。 

 

 

四、嚴格對待自己，持守著公義，    對人寬大有恩，對神靈中៿喜； 

一直೿要活在 國度實際裏面，   為著國度實現，能得進入掌權。 

 

 

五、如此，基督帶著 國度降臨時，   要將祂的王權 賜我作為賞賜； 

如此，主要藉我 使祂公義彰顯， 並將祂的智慧 給眾天使看見。 

 

 

六、為著這個，使徒 曾努力向前，   願出任何代價，不甘落在後面； 

也為這個，他勸 我們忠誠向上， 好在將來 得著國度作為獎賞。 

 

 

七、求主賜我恩典，為國度活著，    今天受你訓練，將來你肯賞我； 

求使國度實際，今天作我操練，  將來我的獎賞，乃是國度實現。 

大本詩

大調

大本詩

大調


