
 1 

台北市召會文山二三大區在職

成全訓練 

主題：生命成全系列 

認識並持定生命的路(五) 
	

 

 

 

 

日期：2025年 8月 24日 

會所別       姓名                  



 2 

認識生命的長進，結常存果子	

【經節】	

1. 人有了神的兒子，就有生命；沒有神的兒子，就沒有生命。（約壹 5:12）	
2. 耶穌說，我就是道路、實際、生命；若不藉著我，沒有人能到父那
裡去。（約 14:6）	

3. 你們要思念在上面的事，不要思念在地上的事。因為你們已經死了，
你們的生命與基督一同藏在神裡面。（西 3:2-3）	

4. 我如今在肉身裡所活的生命，是我在神兒子的信裡，與祂聯結所活
的，祂是愛我，為我捨了自己。（加	2:20 下）	

5. 祂必擴增，我必衰減。（約 3:30）	
6. 我是葡萄樹，你們是枝子；住在我裡面的，我也住在他裡面，這人
就多結果子；（約 15:5）	

【綱要】	

壹、 認識基督徒所得著的生命	
一、 我們所得的是神的生命，這生命是神的自己，是神聖而永遠，不

能被死拘禁，不能毀壞且不會衰殘。	

二、 這生命是神的自己，是神所是的一切，要作我們的一切。	
三、 這生命是神的自己，具體化身在基督裡。人有了基督，就有生

命；基督在我們裡面，也就是我們的生命。（約壹五 12；西三 4。）	

四、 這生命是神的自己，實際經歷在聖靈裡。人用自己的靈碰著靈，
就碰著生命，接觸靈，就接觸生命，順從靈，也就經歷生命。	

五、 神將自己給我們，來作我們的生命。我們不僅要活出生命，更是
要活出神自己。	

貳、 生命需要長進	
一、 生命需要長進，如同種子長大成熟，到主來時，能收入神的倉

裡，不被撇在外面，免去大災難。	

二、 生命需要長進，如同童女長成新婦，到主來時，與主同座席，不
在黑暗裡哀哭切齒。	

三、 生命需要長進，如同兒子長成後嗣，到主來時，能承受產業。	
四、 生命需要長進，如同枝子住在葡萄樹，多結果子，能與主同樂。	

 	



 3 

參、 什麼是生命的長進	
一、 生命的長進不是：	
(一) 不是行為改善	
(二) 不是敬虔的表現	
(三) 不是熱心的事奉	

(四) 不是知識的增加	
(五) 不是恩賜的顯多	
(六) 不是能力的加大	

二、 生命的長進乃是：	
(一) 是神成分的加多	
(二) 是基督身量的增長	
(三) 是聖靈地位的開展	

(四) 是人成份的減少	
(五) 是天然生命的破碎	
(六) 是魂的各部分被征服	

肆、 聖經中的事例	
一、 熱心、能力、恩賜不是生命的長進	
(一) 掃羅有財富，又健壯、俊美且高大，耶和華的靈多次衝擊他，他征
服亞捫人，又征服了以色列最頑強的仇敵–非利士人，是一個大能
的勇士，有能者及勇士們也樂意跟隨他，但卻沒有生命的長進（撒
上10:26，14:52）。	

1. 掃羅憐惜亞瑪力王亞甲，也愛惜上好的羊、牛，並一切美物，不肯
滅絕。（撒上15:9，22）	

2. 掃羅當聽到眾婦女舞蹈唱和，說，掃羅殺死千千，大衛殺死萬萬，
掃羅受不了，即發怒、嫉視且要殺大衛。（撒上18:7-12）	

(二) 所羅門滿有神恩賜的智慧，是有才幹的人，但卻不是屬靈人，不是
生命的人。他屬靈生命的成熟度量很小，放縱情慾不受約束，導致
神選民中間歷世歷代的分裂與混亂。（王上11:43註 1）	

(三) 士師們個個有能力為神作大工，但沒有一位士師是基督的先祖。基
督乃是藉著極其在生命裡的路得（忠信的緊緊跟隨者），和波阿斯
（情慾受約束，願意背負責任）二人的譜系所出。（得4:18	註 1）	

二、 真實生命長進變化的事例	
(一) 約翰在福音書裡是性情急躁的人，與哥哥雅各被主稱為雷子，曾因
人不接待耶穌，就想降下天火將人燒滅。（路 9:54）。其年老時，寫
下多封書信，自稱為主所愛的門徒，並吩咐們徒們要彼此相愛、住
在愛裡。	

(二) 保羅與西拉被下到監裡，仍唱詩禱告讚美神，當監門開啟，並未趁
亂逸，還保全禁卒性命，並帶禁卒一家得救。保羅在腓立比書一章
說，沒有一事會叫我羞愧，只要凡事放膽，無論是生，是死，總叫
基督在我身體上，現今也照常顯大（腓 1:20-21）。並在哥林多後書
見證，似乎憂愁，卻常常喜樂；似乎貧窮，卻叫許多人富足；似乎



 4 

一無所有，卻擁有萬有。	

(三) 其他還有舊約的亞伯拉罕、雅各、約瑟、摩西…等，均經歷生命成
全以致長大的過程，見證神的性情，是祂，不是我。	

伍、 經歷生命的長進，結出常存的果子	
一、 生命長進的途徑	
(一) 知道並看見我們已經與基督同釘十字架	
(二) 向「罪」算自己是死的	
(三) 將自己獻給神	
(四) 隨從靈而行	
(五) 天天背十字架，讓十字架徹底對付我們天然的人，使我們在復活裡，
成為生命的分給者，顯出繁殖的榮耀。	

二、 結果子是葡萄樹枝子的正常生活，是生命長進的結果	
(一) 要聯結。	
(二) 要住。	
(三) 要湧流。	
(四) 要被修剪：成為嶄新、新鮮的嫩枝	
1. 向主認真：在結果子的事上到主面前與主辦交涉。	
2. 要對付一切的阻礙，出代價、受對付，被破碎，過結果子的生活。	
3. 要對付我們天然的個性，在照顧人的事上變得有彈性。	

陸、 結語	
一、 基督徒的生命需要長進，生命的長進不是恩賜的加多，生命的

長進乃是神自己的加多，祂必擴增，我必衰減。祂不僅賜我們生
命，更是要作我們的生命，使我們活出神自己。	

二、 生命的長進必會結果子，結果子是生命湧流的結果。必需時時
的聯於主並向主認真，出代價，禱告並對付我們天然個性的阻
礙，向人湧流生命，必能結出常存的果子，使父得榮耀。	

參考書目：	

1. 生命的認識	第一篇	何謂生命。	
2. 生命的認識	第十二篇	何謂生命的長進。	
3. 路得記生命讀經	第八篇。	
4. 屬靈生命的長進	八、九、十、十一篇。	
5. 為著召會的建造正常結果子和牧養的路	第四篇，第五篇。	

  



 5 

【信息摘錄 ㆒】 

祂必須流出來，在我們才是生命  

按神㉂己神聖和永遠的性質說，神

就是生命。但神若不流出來，在祂㉂

己雖是生命，在我們卻還不是生命。

祂必須流出來，在我們才是生命。祂

流出來是經過了兩步的工夫。第㆒

步是成為肉身，使祂從㆝㆖流出來，

流到㆟㆗間，顯為生命。（約㆒ l，

14,4。）祂這第㆓步的流出，就是釘

死㈩字架，藉著死，將祂所成為的肉

身裂開，使祂再從肉身裡流出來，成

為生命的活㈬，給我們得著，（約㈩

㈨ 34，㆕ 10,14，）正如那豫表祂的

磐石裂開，而流出活㈬來，給以色列

㆟得著㆒樣。（出㈩㈦6，林前㈩4。）

祂成為肉身，是來作㆒粒含㈲生命

的麥子；祂釘死㈩字架，是使祂從那

肉身的麥殼裡流出來，而流到我們

裡面，作我們這許多子粒的生命。

（約㈩㆓ 24。） 

神的生命流進流出我們裡面  所以，

我們從神所得著的生命，就是神的

流出。這生命流到我們裡面，從我們

這裡說，是神的流入，從神那裡說，

是神的流出。等到這生命從我們流

出去，也是神的流出。神這個流出，

是從祂的寶座開始，先流到拿撒勒

㆟耶穌裡面，再經過㈩字架，而流到

使徒們裡面，再從使徒們裡面，像活

㈬的江河（約㈦ 38）流出來，流過

了歷㈹的眾聖徒，㆒直流到我們裡

面，還要從我們裡面流出去，流到千

萬㆟裡面，並要流到永遠裡，永遠湧

流不息。 

這流所到之處，百物都必活  以西

結㆕㈩㈦章所說的㈬流，是神這個

流出的象徵。那㈬流流到那裡，那裡

的百物就得著生命。照樣，神這個流

出，流到那裡，那裡也就㈲了生命，

因為這個流出就是生命。等到祂這

個流出，流到永遠裡，永遠裡就充滿

了生命的景象，而成為㆒個生命的

永世。 

㆒道生命㈬的流  聖經㆒開頭說到

生命，就給我們看見㈲河流在那裡。

（創㆓ 9~14。）到末了，在啟示錄

就給我們看見，對於我們，所㈲生命

的東西，無論是生命㈬，或是生命樹，

都是從神那裡流出來的。這是很清

楚的說出，對於我們，生命就是神的

流出。神從㆝㆖流出來，藉著肉身流

到我們㆗間，就是向我們顯出來的

生命；再從肉身裡流出來，而流到我

們裡面，就是我們所得著的生命。 

生命就是神的內容 

關於什麼是生命，我們應該知道，生

命就是神的內容。生命既是神的流

出，就是神的內容。因為神的流出，

是流出神的㉂己，而神的㉂己，就是

神的內容。 

神的內容，既是神的㉂己，就是神所

是的㆒切，也就是神本性的㆒切。聖

經給我們看見，神本性的㆒切都在

基督裡。（西㆓ 9。）這是因為基督

乃是神的化身，顯出來作㆟的生命。

這生命含著神本性的㆒切，就是神

所是的㆒切。神之所是，全在這生命。

神之是神，神之為神，就是在於這生

命。所以這生命就是神的內容，就是

神本性的㆒切。我們得著這生命，就

是得著神的內容，也就是得著神裡



 6 

面的㆒切。 

生命就是神的㉂己 

我們已經看見，生命就是神的流出，

生命也就是神的內容。神的流出是

流出神㉂己，而神的內容也就是神

㉂己。所以生命既是神的流出，且是

神的內容，當然也就是神的㉂己。 

 

㈲㆒件事我們須要㊟意，就是聖經

很少用「神的生命」這個詞。聖經的

教訓大多是給我們看見，神是生命，

神作生命，很少的㆞方說「神的生

命；」都是告訴我們，神是我們的生

命，神作我們的生命，幾乎從來沒㈲

說神叫我們得著「祂的生命。」 

我們得著生命，不是得著神的生命，

乃是得著神作生命  神的生命，和

神是生命，神作生命不同。神的生命

不㆒定就是神整個的㉂己，但神是

生命，神作生命，就是神完全的㉂己。

認真的說，我們得著生命，不是得著

神的生命，乃是得著神作生命；神不

是把祂的生命賜給我們，乃是祂㉂

己來作我們的生命。因為神㉂己就

是生命，神的生命也就是神㉂己。 

㈲了生命，就是㈲了神㉂己。活出

生命，就是活出神㉂己  所以生命

是什麼？生命就是神㉂己。什麼叫

作㈲了生命？㈲了生命，就是㈲了

神㉂己。什麼叫作活出生命？活出

生命，就是活出神㉂己。生命和神㉂

己㆒點不差，差㆒點就不是生命。這

是我們應該清楚知道的。我們光知

道我們㈲了生命，還不夠，還必須知

道我們所㈲的生命就是神㉂己。我

們光知道我們該活出生命還不夠，

還必須知道我們所該活出的生命就

是神㉂己。 

弟兄姊妹，到底什麼是我們所該活

出的生命？到底活出什麼，才是活

出生命？活出愛心，謙卑，溫柔，忍

耐是不是活出生命？不是！因為愛

心，謙卑，溫柔，忍耐，並不是生命，

就是任何的良善美德，也都不是生

命，只㈲神㉂己是生命，所以活出這

些，並不就是活出生命；只㈲活出神

㉂己，才是活出生命。我們所活出的

愛心，謙卑，溫柔，忍耐，若不是神

的流露，若不是神的彰顯，就不是生

命；就是我們所活出的任何良善美

德，若不是神在我們身㆖的表顯，也

都不是生命。我們所活出的良善美

德，必須是神的流露，必須是神的彰

顯，必須是神的表顯，才是生命。因

為生命就是神㉂己。 

歌羅西㆓章㈨節，和以弗所㆔章㈩

㈨節，給我們看見神是豐富的。我們

所得著的生命，就是祂這位豐富的

神。所以這生命也是豐富的，裡面㈲

愛，也㈲光，㈲謙卑，也㈲溫柔；㈲

忍耐，也㈲寬容；㈲同情，也㈲體貼；

凡神㉂己裡面所㈲的㆒切良善美德，

這生命裡面也全都㈲。因此，這生命

能從我們活出這㆒切來。活出這㆒

切來，就是活出神來，因為這生命就

是神。這生命活出來的表顯，雖然㈲

許多，雖然也㈲愛心，謙卑，溫柔，

忍耐等等，但都是神的表顯，因為都

是從神活出來的。從神活出來的，是

神的表顯，也是生命的表顯，因為神

就是生命，生命也就是神。 



 7 

生命就是基督 

聖經給我們看見生命就是神㉂己，

聖經更給我們看見生命就是基督。

生命原是神，而神成為肉身，就是基

督，所以基督是神，也是生命，（約

壹㈤ 12，）也就是那原是神的生命，

神所是的生命就在祂裡頭。（約㆒ 4。）

因此基督曾㆒再的說，祂就是生命，

（約㈩㆕ 6，㈩㆒ 25，原文，）祂來

㆞㆖也就是叫㆟得生命。（約㈩ 10。）

所以聖經才說，㆟㈲了祂，就㈲生命；

（約壹㈤ 12；）祂在我們裡面，也

就是我們的生命。（西㆔ 4。） 

所以，生命如何就是神㉂己，生命也

如何就是基督。得著生命，如何就是

得著神㉂己，得著生命，也如何就是

得著基督。活出生命，如何就是活出

神㉂己，活出生命，也如何就是活出

基督。生命如何和神㆒點不差，生命

也如何和基督㆒點不差。和神差㆒

點，如何就不是生命，和基督差㆒點，

也如何就不是生命。因為基督就是

神來作生命。神顯出來作生命，是藉

著基督，也就是基督。所以基督就是

生命，生命也就是基督。 

生命就是聖靈 

主耶穌在約翰㈩㆕章㈥節，說過祂

是生命之後，不只在㆘文㈦㉃㈩㆒

節，給門徒們知道，祂與神原為㆒，

並且更接著在後面㈩㈥㉃㆓㈩節，

給門徒們知道，聖靈和祂也是㆒個。

（註㆔。）在㈦㉃㈩㆒節裡，祂給我

們看見，祂是神的化身，祂在神裡面，

神也在祂裡面；祂是生命，就是神是

生命。到㈩㈥㉃㆓㈩節裡，祂又給我

們看見，聖靈是祂的化身，是祂的另

㆒形態，在祂㈲形的同在離開我們

的時候，㈹表祂作另㆒位保惠師，來

到我們裡面，與我們同在；這聖靈在

我們裡面，與我們同在，就是祂在我

們裡面活著，作我們的生命，而使我

們活著。所以祂這兩段話，也就是給

我們看見，祂是生命，是神在祂裡面，

也是祂在聖靈裡面；神是在祂裡面

作生命，祂也是在聖靈裡面作生命。

所以祂是生命，怎樣就是神是生命，

也怎樣就是聖靈是生命。因此，約翰

㆕章㈩節，㈩㆕節說，祂所賜給我們

的活㈬，就是那永遠的生命，而約翰

㈦章㆔㈩㈧，㆔㈩㈨節又說，那活㈬

從我們裡面流出來，乃是我們所受

的聖靈。這是給我們看見，聖靈就是

那永遠的生命；我們所受的聖靈，就

是我們所經歷的那永遠生命，也就

是基督給我們經歷祂作生命；那永

遠的生命，或說基督作生命，乃是在

聖靈裡給我們經歷的。因此，聖經才

稱聖靈作“生命的靈。“（羅㈧ 2。） 

聖靈所以是“生命的靈，”因為神

和基督作生命，都是在於祂，藉著祂。

祂和生命是相聯為㆒而不可分的。

祂是屬於生命，生命也是屬於祂。生

命是祂的內容，祂是生命的實際。 

我們都知道，神是父，子，靈㆔而㆒

的。父是在子裡面，子又是在靈裡面。

父在子裡面，是為著顯在㆟㆗間，所

以子就是父的顯出。子在靈裡面，是

為著進入㆟裡面，所以靈就是子的

進入。父是生命的源頭，也就是生命

的本身。所以子既是父的顯出，（提

前㆔ 16，）也就是生命的顯出；（約

壹㆒ 2；）而靈既是子的進入，也就



 8 

是生命的進入。生命原是父，而在子

裡顯在㆟㆗間，再在靈裡進入㆟裡

面給㆟經歷。所以靈就成了生命的

靈。因為靈是生命的靈，所以㆟可以

憑著靈接受生命，並且㆟體貼靈也

就是生命。（羅㈧ 6。）因為靈是生

命的靈，所以㆟用㉂己的靈碰著靈，

就碰著生命，接觸靈，就接觸生命，

並且順從靈，也就經歷生命。 

所以簡括的說，生命就是㆔而㆒的

神。不過，對於我們，生命不是㆔

而㆒的神在㆝㆖，乃是㆔而㆒的神

流出來了。這㆔而㆒的神流出來，

是把祂的內容，也就是把祂的㉂

己，先在基督裡流出來，再在聖靈

裡流出來，給我們得著作生命。所

以我們在基督裡，並在聖靈裡，摸

著神，就摸著生命，因為生命就是

神在基督裡，又在聖靈裡。（生命

的認識第㆒篇 何謂生命） 

 

	  



 9 

【信息摘錄 ㆓】 

何謂生命的長進 

許多弟兄姊妹，向著主的心情不能

說不熱切，所付㆖的㈹價也不能說

不夠多，但因不認識真正的生命長

進是甚麼，就㈲許多錯誤的看法和

追求，因而生命在他們裡面真正的

長進就㈩分㈲限。這是何等可惜的

事！ 

我們在看甚麼是生命的長進之前，

先從反面來看生命的長進不是甚

麼。這個會使我們的認識更深刻，

更準確。 

壹 生命的長進不是行為的改善 

行為的改善，就是㆒個㆟的所行所

為，由壞改為好了，由惡改為善

了。譬如，㆒個㆟從前很驕傲，現

在謙卑了；從前常恨㆟，現在愛㆟

了；從前急躁，容易冒㈫，現在性

情改慢了，不急躁了，這些可說都

是行為的改善。㆒個㆟的行為，這

樣改善了，是否就是生命的長進？

不是。 

因為行為和生命，絕對是兩個世界

的東西。惡怎樣不是生命，善也怎

樣不是生命。善惡的性質雖然不

同，卻是同界的東西，都在生命之

外，都不是生命。所以在聖經㆗，

善惡不是兩棵樹，乃是㆒棵樹；而

生命乃是另㆒棵樹。因此，㆒個㆟

可能憑著㉂己的立志和努力，在行

為㆖㈲了相當的改善，但在神的生

命裡，仍是極其幼稚而軟弱的，因

為他的改善，完全是在生命之外，

屬於行為的，並不是出於生命的；

他所改善的，也不是他生命長進的

結果。所以生命的長進，不是行為

的改善。 

貳 生命的長進不是敬虔的表現 

敬虔的表現是對神的，就是在神面

前㈲了敬畏虔誠的態度。㈲的信徒

在神面前可能㈩分敬畏，㈩分虔

誠。他們不過把神看作㆒位高高在

㆖，可敬可畏的神，因而起了敬畏

的心，也㈲了敬虔的表現。而他們

對於神怎樣在基督裡，住在㆟裡

面，作了㆟的生命，並藉著這生命

之律的運行，在㆟裡面作㆟的神，

也許毫無認識，毫無經歷。他們雖

㈲敬虔的表現，但這表現並不是由

於神的生命在他們裡面長大而㈲

的，因此也就不是他們裡面㈲了生

命長進的表明。所以生命的長進，

也不是敬虔的表現。 

參 生命的長進不是熱心的事奉 

甚麼叫作熱心的事奉？就是說㆒個

信徒原來對神的事漠不關心，非常

冷淡，現在熱心起來了，迫切事奉

神了；或是原來不常聚會，現在逄

會必到了；原來不關心教會，現在

參加教會各種服事了。這些熱心的

事奉，雖然是顯明㆒個信徒向著主

的㈫熱，和服事主的殷勤，也常是

㆟所稱讚的，但這些熱心很可能是

攙雜了許多㆟的興奮，熱鬧，和興

趣；這些事奉也很可能是憑著㆟的

魄力，靠著㆟的能力，而不是出於

聖靈的引導，更不是靠著基督的生

命，叫㆟更深的與神㈲聯合。所以

這樣的熱心事奉，並不是出於生

命，也不是在於生命的，因此也就



 10 

不是生命的長進。 

肆 生命的長進不是知識的加增 

㆒個信徒屬靈知識的加增，就如聽

了更多的道，曉得了更多的真理，

明白了更多的聖經，懂得了更多的

屬靈㈴詞，雖然也是㆒種長進，但

卻不是生命的長進。因為這些知識

的加增，不過使他的心思進步得更

通達，使他的頭腦㈲了更多的領

會，或更會領會而已，並非聖靈在

他裡面㈲了更大的啟示，或生命在

他裡面㈲了更多的㆞位，使他對於

基督作生命那真正的認識與經歷，

㈲了長進。光是這樣知識的加增，

不過叫㆟㉂高㉂大，在神面前並算

不得甚麼，沒㈲生命的價值。所以

生命的長進，也不是知識的加增。 

伍 生命的長進不是恩賜的顯多 

㆒個信徒屬靈恩賜的顯多，就如能

講道，能㊩病，能說方言等等，雖

然也相當寶貴，但也不是生命的長

進。因為這些恩賜不過是聖靈神奇

的能力，更多的臨到他身㆖，使他

而㈲的，並非神的生命在他裡面長

大成熟，而顯出來的。㆟能㆒面被

聖靈使用，在外面顯出更多的恩

賜，但另㆒面並沒㈲讓聖靈把神的

生命更多的組織在他裡面。所以恩

賜的顯多，並不就是生命的長進。 

陸 生命的長進不是能力的加大 

㆒個信徒，可能事奉神比以前更㈲

能力；或是講道，作見證，比以前

更能感動㆟；或是治理教會，處理

事務，比以前更㈲智慧。這些都是

能力的加大，但也不是生命的長

進。因為這些加大的能力，不過是

聖靈所賜給他㆒種外來的能力，還

不是聖靈在他裡面㈲過生命的組

織，而透過他的靈，從他裡面顯出

來的生命大能，所以並不是出於生

命的，也不是屬於生命的。因此這

些能力的加大，也不是生命的長

進。 

從以㆖㈥個不是的點看來，我們就

知道，不是我們的行為改得好了，

不是我們在神面前㈲了敬虔的表

現，不是我們對神的事奉熱心了，

不是我們屬靈的知識加增了，不是

我們外面的恩賜顯多了，也不是我

們作工的能力加大了，就是我們的

生命長進了。這些都不是生命的長

進。 

那麼，到底甚麼是生命的長進？這

就需要我們再從正面來看。 

壹 生命的長進是神成分的加多 

神成分的加多，就是神的㉂己更多

的調在我們裡面，給我們得著，而

成為我們的成分。我們曾說過，生

命就是神㉂己，經歷生命就是經歷

神；所以生命的長進，也就是神的

成分在我們裡面加多，直到神本性

的㆒切，完全成形在我們裡面，使

神㆒切的豐滿，充滿了我們。 

貳 生命的長進是基督身量的增長 

我們每㆒個㆟得重生，都是基督再

㆒次誕生在我們裡面，作了我們的

生命。不過，在我們初得到的時

候，這生命還是幼稚的，不成熟

的，也就是說基督在我們裡面的身

量，還是幼小的。等到我們愛慕基



 11 

督，追求基督，讓基督更多的在我

們裡面活著，而得著我們的時候，

基督的身量就在我們裡面逐漸增長

了。這就是生命的長進。因為這生

命，既是活在我們裡面的基督，所

以這生命的長進，也就是基督身量

在我們裡面的增長。 

參 生命的長進是聖靈㆞位的開展 

我們也曾說過，生命不只就是神，

就是基督，並且也就是聖靈。可說

生命的經歷，也就是經歷聖靈。所

以生命的長進，也就是讓聖靈在我

們裡面㈲更多的㆞位。當我們更多

的隨從聖靈在我們裡面的運行，更

多的順服聖靈在我們裡面作膏油塗

抹而㈲的教訓，聖靈在我們裡面就

得以更深廣的開展祂的㆞位，生命

在我們裡面也就更多的長進了。所

以生命的長進，也就是聖靈的㆞

位，在我們裡面㈲了開展。 

肆 生命的長進是㆟成分的減少 

前㆔點，是說到㆒個信徒，如果他

裡面神的成分加多了，基督的身量

增長了，聖靈的㆞位開展了，就是

他的生命長進了。這些都是就著神

那㆒面而說的。現在再就著我們這

㆒面來說。第㆒，生命的長進，就

是㆟成分的減少。㆟成分的減少，

就是㆟裡面亞當舊造成分的減少，

也就是㆟的味道減少了，神的味道

加多了。㈲的弟兄很熱心，㈲的姊

妹很溫柔，外表看來好像是在生命

㆖㈲了長進，但都是㆟的成分，都

是㆟的味道，並不能叫你摸著神的

成分，感覺神的味道。㆒個信徒，

若真正在生命㆖㈲了長進，就無論

他的言語，行動，生活，工作，都

必叫你感覺不是憑著他㉂己，乃是

憑著神，不是靠著他㉂己的聰明，

乃是靠著神的恩典，因此就少㈲㆟

的味道，多㈲神的味道，也就是㆟

的成分減少了，神的成分加多了。

所以生命的長進不只是神成分的加

多，也是㆟成分的減少。 

伍 生命的長進是㆝然生命的破碎 

甚麼叫㆝然生命的破碎？就是我們

㉂己原㈲的能力，幹才，眼光，辦

法，都給聖靈和㈩字架對付得破碎

了。比方，㆒個弟兄，原來行事為

㆟，甚㉃為主作工，治理教會，都

是靠他㉂己㆝然的能力，幹才，眼

光，辦法；凡事都是仗賴㉂己的能

力，幹才，憑著㉂己的眼光，辦

法。後來經過㈩字架的對付，受了

聖靈在環境㆖的管治，他㆝然的生

命就㈲些破碎了，再作工處事，就

不敢信靠㉂己的能力，幹才，眼

光，辦法了。這樣㆒個㆝然生命受

了破碎的㆟，就㈻習不再倚靠他㆝

然生命的能力，憑他㆝然的生命而

活著，而㆒直倚靠神生命的大能，

憑神的生命而活著。這樣，生命在

他裡面，就能㈲長進。因此，生命

的長進，就是㆝然生命的破碎。 

陸 生命的長進是魂的各部分被征

服 

每㆒個活在㆝然生命裡的㆟，都是

憑魂活著的。憑魂活著，就是憑心

思活著，憑情感活著，或是憑意志

活著。㆒個㆟他魂裡的那㆒部分㈵

別強，㈵別突出，他定規是憑那㆒

部分活著，遇到事情也定規是用那



 12 

㆒部分去應付。 

㆒個㆟經過㈩字架夠多的對付，他

魂的各部分就被征服了；他的心

思，情感，和意志，都被打碎了，

征服了，不像從前那樣突出了；不

是心思先來，乃是靈先來；不是情

感先動，乃是靈先動；也不是意志

為首，乃是靈為首。這就是不讓魂

領先，而由靈居首位；不憑魂活

著，而憑靈活著。這樣的㆟，就是

在生命裡㈲了長進。所以生命的長

進，乃是魂的各部分被征服。 

我們看過了㆖面所說何謂生命長進

的㈩㆓個點，就知道真正生命的長

進，在我們這㆒面都是減少，破

碎，和征服；在神那㆒面，都是加

多，增長，和開展。這些可說都是

追求生命長進所該㈲的基本認識。 

(生命的認識 第㈩㆓篇 何謂生命

的長進) 

 

 

	  



 13 

【信息摘錄 ㆔】 

藉著享受基督生命的豐富 

而年年結果子 

需要在生命的事㆖受訓練 

為著服事和傳福音的緣故，我們需

要受訓練。羅馬書論到正確的基督

徒生活和召會生活；因著這封書信

㆗的每㆒件事都與生命㈲關，所以

在㈩㆓章裡所題及的恩賜乃是生命

的恩賜，不是神奇的恩賜。從出生起，

孩子就㈲吃的能力，但即使是他們

肉身生命裡吃的能力，也需要㆒些

訓練。我們基督徒是神的兒㊛，㈲神

的生命，並且這生命㈲許多性能。然

而，我們並非迷信只要我們㈲神的

生命，就可以去作㆒切事，並知道所

㈲的事。反之，我們在基督徒生活的

每㆒方面都需要受訓練，在正確的

召會生活㆗，更需要受訓練。 

真正的傳福音乃是結果子，就是內

裡生命之豐富的湧流 

馬太、馬可和路加這㆔卷福音書都

明言說到傳福音。馬太㆓㈩㈧章㈩

㈨節說，『所以你們要去，使萬民作

我的門徒。'馬可㈩㈥章㈩㈤節說，

'你們往普㆝㆘去,... 傳揚福音。'

路加㆓㈩㆕章㆕㈩㈦節說，'㆟要靠

著祂的㈴，傳悔改以得赦罪之道。'

然而，在約翰福音裡，我們找不到關

於傳福音的明言；反而在約翰㈩㈤

章說到結果子。照著約翰這卷生命

的福音書，傳福音不僅僅是講道或

教訓的事，傳福音是結果子的事。生

命不在於傳講，乃在於生長和結果

子。 

在約翰㈩㈤章，主用葡萄樹為例給

我們看見，我們這些葡萄樹㆖的枝

子必須結果子。我們若不知道什麼

是結果子，我們可以從葡萄樹㈲所

㈻習。枝子不是㊝秀的講員，但它們

善於結果子。結果子不在於我們的

講說或口才，乃在於我們裡面生命

的豐富。結果子是內裡生命之豐富

的湧流。如果我們裡面缺少生命，就

無從結出果子。結果子不是講話或

口才的事；結果子乃是內裡生命之

豐富的湧流。 

不結果子使我們從對葡萄樹生命的

享受㆗被剪去 

要享受基督生命的豐富，路就是去

結果子。我們越結果子，就越需要生

命的供應，而生命的供應就會更多

進到我們裡面，應付我們㆒切的需

要。如果你告訴我：『我不覺得我很

享受主。』我就會告訴你：「去結果

子！這樣基督的豐富就會在你裡面

提高。」屬靈的原則乃是：不管我們

多麼尋求主，若是我們不結果子，我

們就要被剪㆘，失去對基督的享受，

與葡萄樹的供應和豐富隔絕。我們

享受葡萄樹的豐富㈲多少，在於我

們結果子㈲多少。我們可以用㈬龍

頭為例說明。我們不是等㈬流過來

再打開㈬龍頭；相反的，只要我們打

開㈬龍頭，㈬就來了。若是葡萄樹沒

㈲供應我們，乃是因為我們『把㈬龍

頭關掉了』。這樣關掉供應就是父將

枝子剪去。父將枝子剪去，不是像㈲

些㆟教導的，要定罪枝子，將它丟到

㈫湖裡。我再說，約翰㈩㈤章無關得

救或失喪；反而這章表明我們都是



 14 

葡萄樹的枝子，得著葡萄樹的供應。

因此，我們需要吸取葡萄樹的生命

汁液，使我們得著豐富的生命之流。

然而，要㈲豐富的生命之流，我們需

要敞開㉂己，讓這生命從我們流出

並結果子。 

正常基督徒生活乃是結果子的生活 

許多㆟談論正常的基督徒生活，但

成為正常並不止於照著羅馬㈥章的

經歷從罪㆗得釋放；這只是㆒部分。

最正常的基督徒生活乃是結果子的

生活。葡萄樹㆖的枝子多年不結果

子絕不是正常的。我們不能忘記我

們是葡萄樹的枝子；作為葡萄樹的

枝子，我們需要結果子。 

若我們認真想要㈲正常的基督徒生

活，就必須以正常的方式結果子。這

絕不能憑神奇的方式達成。我們不

應當期望用超凡的方式禱告，然後

神奇的帶許多㆟歸主。枝子是以相

當正常的方式結果子。在我年幼時，

我家附近㈲㆒個葡萄園。我㊟意到

葡萄每年只收成㆒次。葡萄樹在春

㆝發芽，秋㆝結實，㆒年收成㆒次。

我們不該夢想能每㆝或每㈪結果子；

反之，我們都必須以正常的方式結

果子。 

㆒年帶㆒個㆟歸主是正常且容易的。

然而，在已過㆒年，我們許多㆟可能

沒㈲帶㆒個常存於召會生活㆗的果

子給主。這就證明我們不是正常的。

那麼我們該怎麼辦？我無法給你結

果子的方式或方法。憑著方法，我們

沒㈲路；但憑著生命，我們就㈲路。

因此，沒㈲結果子就說明我們錯了，

也不正常。我們必須到主面前說，

『主，使我在結果子的事㆖是正常

的。我每年都必須結出果子。主，作

為你這葡萄樹㆖的枝子，我需要每

年都㈲收成。我不祈求神蹟式的結

大量果子，相反的，我只要正常的，

每年㉃少結㆒個果子。』 

召會生活、結果子和照顧新㆟乃是

我們基督徒生活的試驗 

要知道㆒個弟兄或姊妹是否是正常

的，㈲㆔重的試驗。第㆒重試驗就是

召會生活。㆒個㆟即使看來聖潔又

高尚，但他若不能過召會生活，他就

是錯的。第㆓重試驗就是結果子。我

們可以在召會㆗，過召會生活，也沒

㈲與召會出任何問題，但我們若不

結果子，我們也是錯的。㈲些㆟可以

通過召會生活的試驗，但他們通不

過結果子的試驗。第㆔重的試驗就

是我們是否㈲照顧年幼的信徒。約

翰㈩㈤章論到結果子，㆓㈩㆒章論

到餵養小羊。（15。）我們需要照顧

這些小羊。如果我們㆗間每㆒個㆟

都照顧㆒位年幼的㆟，我們㆗間的

牧養就是充分的。 

結果子要求我們出㈹價並受對付 

我們之所以不結果子，是因為我們

太鬆散、太懶惰，不想受對付。如果

我們對主認真，要結果子，我們就需

要出㈹價；我們必須為著結果子付

任何㈹價。所㈲的母親都知道，生孩

子不簡單。母親在懷孕的過程㆗沒

㈲享受，只㈲受苦。這就是她們為著

生孩子所付的㈹價。我們或許不想

出多少㈹價，但保羅說，『我極其喜

歡為你們花費，並完全花㆖㉂己。』

（林後㈩㆓ 15。）保羅花費他在物



 15 

質㆖所㈲的，並且花㆖他的靈、魂、

身體。。 

結果子不僅要我們犧牲，也逼著我

們㈻習被破碎。甚㉃在我們的配偶

或兒㊛都無法迫使我們被破碎的時

候，我們若向主認真，主會用結果子

來迫使我們被破碎。然而，如果我們

不願意被破碎，我們就不會結果子。

葡萄樹㆖每㆒根結果子的枝子，都

需要裂開；若沒㈲裂口，生命的汁液

就無法流出。我們不僅必須犧牲；我

們也必須被破碎。為什麼我們的家

㆟和姻親沒㈲㆒個被帶進召會生活

裡？為什麼㈲的青年㆟在他們㈻校

結不出果子？就是因為我們太完整

了。我們不應該說我們的親戚不夠

好，所以他們沒㈲被帶來歸主；我們

應該說是因為我們太完整了。我們

需要被破碎。或許我們在我們的姻

親面前是很驕傲的，從來不會降卑

㉂己；然而，為要以活而㈲影響力的

方式傳福音，我們對㆟必須是卑微、

正確、樂意、熱切、並㈲彈性的。 

餵養小羊甚㉃要花費更多。要生㆒

個孩子已經不容易，要養育孩子就

更困難了。生㆒個孩子需要受苦㈨

個㈪，但養育㆒個孩子㉃少需要受

苦㆓㈩年。養育孩子非常花㈹價。㆒

個姊妹在結婚之前，可能無論別㆟

供應多少生命給她，她都不會㈲所

改變；但在她結婚、㈲了幾個孩子之

後，她的兒㊛就成為最好的『施訓

者』。許多她已往不能也不願作的事，

現今她都可以並願意作了。 

每㆟結㆒個果子並照顧㆒位年幼者 

我們對基督生命之豐富的享受，以

及在屬靈生命和召會生活㆗之功課

的㈻習，主要在於我們的結果子。如

果我們不結果子，我們就會從對基

督生命的享受㆗被剪去，㈻不到基

督徒生活和召會生活㆗當㈻的功課。

因此，我們若盼望不斷享受基督生

命的豐富，盼望㈻功課，我們就必須

看見，除了結果子、照顧㆟以外別無

他法。我們必須把這事帶到主面前，

讓祂㈲徹底、嚴肅的對付。我們可以

說，『主，我的眼睛已被開啟。我如

今看見，因著我不結果子，我是不正

常的。我太不㊟意結果子。現在我到

你面前來，好㈲徹底的對付。』如果

我們願意這樣到主面前㈲徹底的對

付，主會對我們說到我們必須付的

㈹價，或是我們需要如何被破碎，並

在某些事㆖受對付。我們若不聽祂

的話，就要從對葡萄樹的享受㆗被

剪去；但我們若真聽祂的話，就會㈲

享受主豐富的深刻經歷。我們之所

以不清楚該對付什麼、該在什麼事

㆖付㈹價，乃是因為我們受遮蔽；但

只要我們聽主的說話，我們裡面的'

㆝'就變得清明。我們不需要別㆟告

訴我們該對付什麼；我們裡面會非

常清楚。我們也會知道該照顧那些

親戚、同㈻、鄰居和朋友。主不會把

太多的擔子加給我們。 

在結果子的事㆖到主面前與主辦交

涉 

㆒個基督徒若的確向主認真，㆒年

帶㆒㆟歸主並進入召會生活，對他

而言是容易的。這樣期望是合理的。

不這樣作是違反了葡萄樹生命㆗㉂

然的律。果樹每年結實㆒次，這是根



 16 

據㉂然的律，㉂然的原則。主並不要

求我們任何㆟作超越正常原則的事。

按照生命的律，我們應當㆒年結㆒

個果子。我們必須承認這才是正確

的，這是按著生命之律而㈲的要求。

我們不應當責怪或找藉口；我們都

必須承認我們生活的方式不正常。

我們若是正常的，必能滿足結果子

的要求。從現在起，我們必須到主面

前說，『主，今年我要過正常的基督

徒生活和正常的召會生活。我要結

果子。』我們都必須到主面前，與祂

徹底辦交涉。我們應該禱告，但不是

用神奇的方式，而是以平常、持續的

方式禱告，求主將眾召會的眾聖徒

都帶進正常的基督徒生活和召會生

活裡，㈲正確的傳揚，並使我們都照

著生命的原則結果子。 

(為著召會的建造正常結果子和牧

養的路 第㆕篇 ) 

	  



 17 

【信息摘錄 ㆕】 

被父修理乾淨，過結果子的生活 

結果子是葡萄樹枝子的正常生活 

歷世紀以來，許多關於基督徒生活

和召會生活的事，都在召會的墮落

㆗失去了；因此，主今㈰渴望㈲㆒個

恢復，這恢復包括結果子。正確的基

督徒生活是結果子的生活，因為我

們是葡萄樹的枝子。（約㈩㈤ 5。）

神在宇宙㆗的運行是藉著祂的葡萄

樹，我們都是這葡萄樹的枝子。枝子

的正常生活㆒點不差就是結果子。

葡萄樹㆖的枝子若去作任何其他的

事都沒㈲意義。事實㆖，除了結果子

之外，枝子㆒無所能。因此，結果子

乃是葡萄樹枝子的正常生活。 

與主辦交涉，成為嶄新、新鮮的嫩

枝 

正如我們在前㆒章所說，測試我們

是否正確的㆔重試驗，是召會生活、

結果子和照顧年幼者。如果我們不

結果子，或是不去照顧年幼的㆟，我

們就是錯的。約翰㈩㈤章㆓節說，

『凡在我裏面不結果子的枝子，祂

就剪去；凡結果子的，祂就修理乾淨，

使枝子結果子更多。』沒㈲㆟能說㉂

己太老而無法結果子；講這話的㆟

就指明他需要被修理乾淨。枝子要

結果子，就必須是嶄新的、新鮮的、

柔嫩的；枝子得以嶄新、新鮮、柔嫩

的路，乃是被修理乾淨。正確的領悟

聖經並不容易。我們或許以為，要等

父將我們修理乾淨之後，我們纔能

結果子。然而，我們如果只是等，父

也許不會作祂的工作；反而我們都

必須到主面前，受主對付。這就是被

修理乾淨的意思。 

向主敞開與祂辦交涉  我們肉身的

年紀算不得甚麼。我們在主面前是

老舊或新鮮，在於我們是否㈲與祂

徹底辦交涉。正確的受主對付，並不

是說，『主，已往我錯了，因為我沒

㈲結果子。從現在起我要竭力作你

要求我的㆒切，好結果子。』這樣與

主辦交涉是錯誤的方式；這不是辦

交涉，而是立志。保羅說，『立志為

善由得我，只是行出來由不得我。』

（羅㈦ 18。）我們立志行事是工作，

不是生活。我們不應當㆘定決心要

㈲所作為；相反的，我們需要到主面

前，將我們㉂己向主敞開而與祂辦

交涉。每當我們這樣到主面前，我們

就得著光。㆒開始我們可能沒㈲得

到太多光，但我們若順從我們所接

受的光，並對付這光所定罪的，我們

就會得著更多的光。 

我們必須到主面前，與祂徹底辦交

涉，敞開㉂己，並將㉂己交給祂，絲

毫不隱藏我們的己。我們要盡可能

的脫㆘我們的遮掩，將㉂己完全擺

在㉀壇㆖。我們應當說，『主，我在

這裏。來光照我，照亮我，鑑察我，

察驗我，試驗我並暴露我。盡你所能

的把我完全帶進光㆗，使我看見㉂

己真實的光景。』我們若這樣作，就

會立刻看見我們必須對付的㆒些㊠

目。或許要對付的第㆒件事，與我們

的妻子㈲關。我們需要說，『主，赦

免我。我對妻子的態度常是錯的。』

然後主會要求我們向妻子徹底認罪，

並求她的赦免。這似乎與傳福音毫



 18 

不相關。然而，我們不是在講傳福音

的工作；我們乃是說到結果子，就是

正確基督徒生活的結果。 

對付㆒切的阻礙，過結果子的生活 

我們不需要定意努力每年帶㆒個㆟

歸主；這不是我們所說的。反之，我

們都需要㈲㆒種正確的基督徒生活，

不受打岔，不失望，也不沉迷於任何

事。我們應該禱告：『哦，主耶穌！

靠著你的憐憫並藉著你的恩典，我

在這裏絕對的為著你。我沒㈲別的

慾望，沒㈲好惡，不沉迷於任何事，

也不因挫敗而失望。主，我只㈲你。

你若給我甚麼，我就接受；但你若不

給我甚麼，我也無所求。我不在乎長

頭髮還是短頭髮。因著我是㆟，我需

要東西作我的遮蓋，我不願給㆟㆒

種不整潔的㊞象。然而，我並不寶愛

我的外衣和領帶。同樣的，我每早晨

刮鬍子是因為我要作㆒個正確的㆟，

我不想給㆟錯誤的㊞象，但我不是

寶愛刮鬍子或不刮鬍子。主，我不寶

愛任何事物，我只愛你。我若在你以

外還愛甚麼，求你將它修理乾淨。』

我們若這樣禱告，我們就會得復甦，

並㈲㆒個結果子的生活。我們不是

憑㉂己的努力、作為、意願、或立志

來帶㆟歸主。這不管用。即使我們真

的帶㆟得救，我們所結的果子也只

是照著我們㉂己所是的果子。我們

需要被主修理乾淨。這是㆒件嚴肅

的事。我們不是所謂『聖潔』的㆟，

像阿米許派教徒只能穿某些顏色的

衣服㆒樣。我們只是渴望過㆒種正

確的基督徒生活。 

傳福音不是作㆒㊠工作，乃是過㆒

種生活  把傳福音弄成㆒㊠工作是

很糟糕的。我們傳福音時不是在作

㆒㊠工作；乃是在過㆒種生活。因此，

若㈲任何事攔阻我們與主的交通，

我們應當說，『主，修理乾淨這事。

我讓你㉂由修剪。』主說，『凡結果

子的，祂就修理乾淨，使枝子結果子

更多。』其意義就在於此。被修理乾

淨的枝子總㈲新鮮的嫩芽，可以結

出果子。照料葡萄園的㆟都知道，葡

萄樹的枝子只㈲在嫩芽處會結果子。

我們都需要㈲『嫩芽』。若是喜愛擁

㈲許多雙鞋子的姊妹願意向主說，

『主，在這事㆖將我修理乾淨，』並

讓主來作，她們就會㈲新『芽』，新

鮮、嶄新、柔嫩，並會結出纍纍㆘垂

的果子。我們必須對付罪惡的事物，

這不需要㆟來告訴我們。在主的恢

復裏，我們都痛恨罪惡的事；然而，

我們仍在持守許多與罪惡無關的其

他事物。即使我們努力傳福音帶㆟

歸主，這些事物仍會叫我們發死。主

不太稱許這樣的努力。這就是為甚

麼我們都需要到主面前，不是定意

或立志，而是與主徹底辦交涉。我們

必須將㉂己擺在㉀壇㆖，說，『主，

除去我的遮蔽，修剪我，光照我。暴

露我，使我看見㉂己好惡的真實光

景。』我們若隨從主的暴露和光照，

受主徹底的對付，我們就能結果子。 

對付我們㆝然的個性，在照顧㆟的

事㆖變得㈲彈性 

我們都必須接受召會生活、結果子、

餧養小羊的試驗，因為這㆔件事治

死我們㆝然的個性。召會生活是㆒

種治死，主要並不是治死積極的事，



 19 

而是治死我們的個性。同樣的，結果

子和餧養小羊也是㆒種治死。這㆔

件事都是治死我們個性的『利刃』。

通過這㆔重試驗，使我們成為正確

的；因為通過試驗之後，我們就在㆝

然的個性㆖受了對付。然後我們就

會㈲彈性。我們若沒㈲彈性，就無法

結果子。為要結果子，我們必須㈲彈

性，隨時豫備好，絕不說㉂己太忙而

沒㈲時間。我們總當㈲時間和㆟談

話。我們若要等到㈲時間纔能幫助

㆟得救，我們會永遠在等。我們都在

這㆒面受了欺騙。我們說，『這週我

很忙；讓我看看㆘週如何。』但㆘週

我們可能更忙，㈲更多事情要作；然

後接㆘來的㆒週更糟，我們永遠不

會㈲時間。忙碌或㈲空是在於我們

的個性。因此，我們首先需要與主徹

底辦交涉；我們需要變得㈲空，㈲彈

性，並在我們的個性㆖完全被對付。 

向㆟推薦這位吸引㆟的耶穌 

我們與主徹底辦過交涉而變得㈲彈

性之後，我們在㈰常生活㆗需要㈲

些東西，能吸引㆟並使㆟信服。約翰

㆒章裏所題到的門徒，是藉著被主

吸引而歸向祂的。首先，施浸者約翰

說，『看哪，神的羔羊，除去世㆟之

罪的！』（29。）稍後他又引薦耶穌，

說，『我曾看見那靈，彷彿鴿子從㆝

降㆘，停留在祂身㆖。我先前不認識

祂，只是那差我來在㈬裏施浸的，對

我說，你看見那靈降㆘來，停留在誰

身㆖，誰就是在聖靈裏施浸的。』（32

〜33。）耶穌是除去世㆟之罪的羔羊，

也是那帶著鴿子的㆒位，給㆟施浸，

使㆟能得著神作生命。這是主吸引

㆟的兩個因素。神的靈總是藉著這

兩個吸引㆟的㈵性作工。約翰的兩

個門徒藉著引薦，立即受吸引跟隨

耶穌。（35〜37。）這兩個門徒，㆒

個是安得烈，另㆒個應該是約翰，就

是約翰福音的著者，他因著謙卑而

沒㈲在該書題㉂己的㈴字。當㆝，這

兩個㆟便與耶穌同住。那時因著他

們㊞象深刻，安得烈便找著㉂己的

哥哥西門，並領他到主那裏。當主看

見西門時，便將他的㈴字改為彼得，

就是『石頭』的意思。這樣，就㈲㆔

個門徒跟著主。 

經歷基督作吸引㆟的因素，好以正

常的方式得著㆟ 

我們都必須到主面前，徹底對付我

們的基督徒生活和我們的個性。我

們對㆟㈲多少吸引，在於我們對基

督㈲多少經歷。因此，結果子該是我

們基督徒生活實際的部分。我們若

都在這事㆖得建立，我們㉂然就會

每年結果子。不論我們㆒年內結㆒

個果子或幾個果子，我們都是結果

子。領頭的弟兄們應當幫助聖徒們

這樣被建立。我們都需要在這樣的

基督徒生活㆗得建立。我們不應當

以現今基督教的光景為我們的標準；

這是完全不正常的。㈲的㆟從不傳

福音，㈲的㆟以愚昧的方式傳福音，

夢想會㈲奇事發生。結果子正確的

路，乃是領悟我們作為葡萄樹的枝

子，需要㆒種㈰常生活，吸取葡萄樹

（基督豐富生命）的生命汁液（㆒切

肥甘的豐富）。這樣我們㉂然就會㈲

神聖生命的湧流，這湧流要帶進結

果子。每㆒個果子都是內裏生命湧



 20 

流的結果。如此，召會就不僅在生命

㆖長大，也會在㆟數㆖增長。這不是

㆒種運動或組織；這是基督作我們

內裏生命的長大和擴展。基督長在

我們裏面，從我們並藉我們擴展出

去到別㆟那裏。這是在主的恢復㆗，

結果子正確的路。 

這需要許多禱告。我們都必須禱告：

『主，每時每刻賜我正確、得恢復的

基督徒生活，使我不斷享受你神聖

生命的豐富，好藉著你豐富生命的

湧流而結果子。』然後，我們需要與

別㆟㈲交通，㈻習對㆟㈲彈性。這樣，

我們的親戚、鄰居、同㈻、同事或朋

友，就沒㈲㆒個會被忽略；他們每㆒

個㆟都會受到我們的照顧。他們是

否被豫定，乃在於主的憐憫；我們不

知道。但他們都會受我們結果子的

生命所照顧。年復㆒年，我們會在我

們所認識的㆟㆗間結果子。這纔是

召會增長的路，不是藉著運動或所

謂的奮興，而是藉著我們正確、㈰常、

結果子的生活。 

(為著召會的建造正常結果子和牧

養的路 第㈤篇)

	  



 21 

	

羨慕－亮光 
 

F大調 3/4                詩歌 324 
 
  

                         

１︱３•４ ３１︱３ － ３︱５•６ ５３︱５ － 
        

一、除  去  我 的遮  蔽，  使  我  得 見亮  光！   
 

  

３︱２•２ ３４︱３ － ５︱２•７ １６︱５ － 
                                          •   •  • 

             任  何  不 再受  欺，  一  切  認 識真  像。 
 

 

５︱５•＃５ ６３︱５ ４ －︱４•＃４ ５２︱４ ３ 
  

       (副) 主  阿， 願 你這  真 光，   你   這 生命  之 光， 
  
  

３︱３•３ ４３︱３ １ 
＃１︱２３ ４ ７︱１ －∥ 
             • 

現  在  就 肯來  照 亮，使  我一 切 明  朗。 

 

二、對於我的自己，    我真不彀認識； 

因受驕傲所欺，    常是自滿、自是。 

 

三、對於你的自己，    我更缺Ͽ認識； 

所知多是道理，    缺Ͽ真實啟示。 

 

四、對於你的生命，    我也缺乏認識； 

肉體或是聖靈，    常是以彼為此。 

 

五、對於你的道路，    我也常是迷糊； 

因著偏於單獨，    就難認識正路。 

 

六、對於你的旨意，    我也不彀認識； 

多是己意充替，    常是用腳踢刺。 

 

七、對於你的召會，    我更需要啟示； 

使我知所向背，    以你智慧為是。 

 

八、真願脫去遮蔽，    各方೿蒙光照； 

任何不再受欺，    一切不再驕傲。 

大本詩

大調

大本詩

大調



 22 

	


